Прагматика экологии: поэзия Вс.Н. Некрасова и концептуализм
М.Е. Сапрыкин 

Московский государственный университет имени М.В. Ломоносова, Россия, 119991, г. Москва, ул. Ленинские горы, д. 1

Сапрыкин Михаил Евгеньевич, аспирант кафедры истории новейшей русской литературы и современного литературного процесса филологического факультета МГУ имени М.В. Ломоносова, mikhail2909@gmail.com, https://orcid.org/0009-0002-0030-113X

Аннотация: В статье анализируется положение поэта Всеволода Некрасова в неподцензурной литературе второй половины XX века. Многие исследователи относят Некрасова либо к кругу концептуалистов, либо к предшественникам этого литературного течения. Как и другие концептуалисты, поэт активно использовал шаблоны советского языка в своем творчестве. Однако анализ поэзии Некрасова с позиций литературной прагматики позволяет определить специфические черты его поэтики. В отличии от большинства концептуалистов Некрасов уделяет внимание перлокутивному эффекту художественного акта, поскольку с точки зрения поэта именно реакция читателя определяет состоятельность произведения искусства. Тем самым между автором и читателем выстраивается диалог, который для поэта является залогом новой системы искусства, существующей за рамками партийного диктата. Кроме того, диалогичность была важным принципом для Некрасова не только на внешнем, но и на внутреннем уровне, то есть на уровне работы с художественным словом, в чем так же видится различие между творческими практиками концептуалистов и Некрасова. Если концептуалисты стремятся к подрыву авторитетных дискурсов, то Некрасов реализует иной перформативный жест, заключающийся в стремлении избавить потенциально всякое слово от идеологических коннотаций. Поэт стремится не только остранить художественное слово, но и вернуть ему потенциальную творческую силу. Анализ этого перформативного жеста обнаруживает ряд пересечений с идеями философов-экологов либертарного направления, главной идеей которых было выстраивание новых взаимоотношений с природой, построенных на принципах взаимосвязанности и многообразия. На основе этого сходства предлагается определять прагматику художественных произведений Некрасова как прагматику экологии. 

Ключевые слова: Всеволод Некрасов, литературная прагматика, концептуализм, нонконформистская поэзия. 

The Pragmatics of The Ecology: Poetry by V.N. Nekrasov and Conceptualism
M.E. Saprykin

Moscow State University, 1st Leninskiye Gory St., Moscow, 119991, Russia 

Saprykin Mikhail, mikhail2909@gmail.com, https://orcid.org/0009-0002-0030-113X

Abstract: This paper investigates the position of the poet Vsevolod Nekrasov in the nonconformist literature of the second half of the 20th century. Many researchers attribute Nekrasov either to the conceptualists themself, or to the predecessors of this poetry movement. Like other conceptualists, Nekrasov actively used the patterns of the Soviet language in his work. However, the analysis of Nekrasov's poetry from the standpoint of literary pragmatics allows to identify the specific features of his poetics. Unlike most conceptualists, Nekrasov pays great attention to the perlocutionary effect of an artistic act, since from the poet's point of view it is the reader's reaction that determines the viability of artwork. Thus, a dialogue is built between the author and the reader, which for the Nekrasov is the key to a new art system that exists beyond the limits of party dictate. In addition, a pursuit of dialogue was an important principle for Nekrasov not only on the external, but also on the internal level, that is, at the level of handling the word in piece of art, which also shows the difference between the conceptualists’ and Nekrasov’s oeuvre. If conceptualists seek to undermine authoritative discourses, then Nekrasov implements a different performative gesture, which consists in trying to remove ideological connotations out of every word in language. Nekrasov seeks not only to banish the artistic word, but also to restore its potential creative power. An analysis of this performative gesture reveals several intersections with the ideas of libertarian environmental philosophers, whose main idea was to build a new relationship with nature based on the principles of reconciliation and diversity. Based on this similarity, it is proposed to define the pragmatics of Nekrasov's poetry as the pragmatics of ecology.
Key words: Vsevolod Nekrasov, literary pragmatics, conceptualism, nonconformist poetry 

	Поэт Всеволод Некрасов (1934–2009) занимает пограничное место на карте русской неподцензурной литературы. С одной стороны, исследователи единогласно относят Некрасова к поэтам Лианозовской группы [1, с. 16–30], с которой Некрасов был связан с осени 1959 г. до середины 1960-х, когда творческие и социальные связи между ее участниками ослабли. С другой стороны, в 1970–1980-е гг. Некрасов играл важную социальную роль в кругу московских концептуалистов. Например, Некрасова в те годы часто знакомил между собой неподцензурных поэтов и художников (Лев Рубинштейн вспоминал, что именно Некрасов познакомил его с Дмитрием Приговым в 1979 г. [2, с. 274]); кроме того, Некрасов принимал участие в семинаре М. Шейнкера и А. Чачко, где встречались концептуалисты, и играл в нем одну из главных ролей [3, с. 153–154]. Творчески Некрасов также был близок с концептуалистами: на рубеже 1970–1980-х гг. его поэзия опознавалась концептуалистами как родственная, о чем свидетельствуют и посвященные поэту статьи конца 1970-х гг. [4, с. 110–114], и включение поэзии и прозы Некрасова в московский архив нонконформистского искусства. Однако более поздние оценки связи Некрасова и концептуализма уже не столь однозначны. Так, Юрий Альберт в интервью 2010 г. с Андреем Монастырским (оба художника относятся к концептуалистскому кругу) называет Некрасова предшественником концептуализма, с чем Монастырский не соглашается и утверждает, что Некрасов — «чистый концептуалист» [5, с. 127]. По-разному оценивают характер связей между концептуализмом и Некрасовым и исследователи. Михаил Эпштейн в «Тезисах о концептуализме и метареализме», датируемых 1983 г., относит Некрасова к концептуалистам [6, с. 196], и эта оценка сохраняется в более поздних работах литературоведа [7, с. 162]. Кирилл Корчагин причисляет Некрасова к концептуалистам, однако к «ядру концептуалистского круга» все же в первую очередь относит Пригова и Рубинштейна [8, с. 384]. Марк Липовецкий хоть и называет поэзию Некрасова ранней версией концептуализма, однако не анализирует его поэтику [9, с. 244]. Наиболее радикальную оценку этой связи дает Борис Гройс в статье «О пользе теории для искусства» [10, с. 5]. Философ вовсе отказывает Некрасову в новаторстве, называя его лишь эпигоном авангардистов. Подобная оценка явно противоречит высказываниям Гройса десятилетней давности и, судя по всему, продиктована личными неприязненными отношениями, сложившимися между Некрасовым и Гройсом к началу 1990-х гг. Так или иначе, но некоторая неуверенность как самих концептуалистов, так и позднейших исследователей в определении той меры, в которой Некрасов относится к концептуализму, определяет необходимость более пристального взгляда на эту проблему. Представляется, что творческая практика Некрасова является концептуалистской по своей природе. Для его поэзии характерно выделение и критика элементов властного дискурса в индивидуальном сознании и/или речевой практике как общества в целом, так и художника в частности; критическое отношение к соцреалистическим и — шире — общекультурным метанарративам; свойственные Некрасову и другие черты концептуалистской поэтики, как, например, серийность, связь с визуальным искусством, активное и критическое использование элементов чужой речи в оригинальном авторском тексте и т.п. Однако все перечисленное не позволяет выявить специфические особенности творчества Некрасова, которые определяют своеобразие его творчества. Выявить отличие творческой стратегии Некрасова от концептуалистской представляется возможным на уровне прагматики. 

	Литературная прагматика как литературоведческая парадигма складывается в 1980–1990-х гг. в рамках общего перформативного поворота в гуманитарных науках [11, с. 122–170]. Подробное описание как истории возникновения, так и основных положений литературной прагматики было препринято в работе Татьяной Венедиктовой [12, с. 326–345], поэтому здесь мы лишь ограничимся коротким описанием основных методологических позиций, с которых проводится данное исследование. Литературная прагматика предлагает взглянуть на литературу как на коммуникативную систему, в которой литературный текст сопоставим с актом высказывания. Опираясь на теорию речевого акта Дж. Остина, литературная прагматика особое внимание уделяет иллокуции, анализируя одновременно как внутренние, так и внешние условия производства художественного произведения, если понимать его как речевой акт. Это позволяет литературной прагматике, как отмечали пионеры этого подхода [13], [14, p. xi–xxiii], быть открытой к изучению как внешних контекстов (исторических, социальных, индивидуально-творческих и т.д.), опосредующих акт литературного высказывания, так и к анализу внутренних дискурсивных структур, по моделям которых и происходит высказывание. Именно через две описанные перспективы — внешнетекстовую и внутритекстовую — будет проведено различие между поэзией Некрасова и общей концептуалистской творческой практикой. Представляется, что Некрасов иначе, чем концептуалисты, понимает сами условия функционирования произведений искусства, поскольку придает значение не только иллокутивному, но и перлокутивному акту высказывания. Это в свою очередь определяет и различие на внутритекстовом уроне, а именно характер обращения к чужеродным дискурсивным элементам при создании индивидуального произведения.
	Итак, в чем заключалась прагматика концептуализма, если обобщить различные художественные практики концептуалистов и объединить их под общим знаменателем? Как известно, концептуализм как течение начинает формироваться в начале 1970-х гг. после чехословациких событий 1968 г., которые были восприняты большинством творческой интеллигенции в СССР как крушение связанных с оттепелью надежд. На рубеже 1960–1970-х возникло несколько путей, по которым могло идти сопротивления складывающемуся политическому и культурному режиму. Одним из них стало диссидентское движение, с самого начала своего существования находившееся в однозначном противостоянии с советской властью. Однако уязвимость диссидентства заключалась в том, что, во-первых, диссидентство вело борьбу с заведомо более сильным противником, обладающим большим административным и силовым ресурсом, а потому было обречено на поражение, что и произошло к середине 1980-х гг., когда диссидентское движение было фактически разгромлено. А во-вторых (что было более важным для концептуалистов) диссиденты противостояли советской коммунистической утопии такую же утопию, по сути, ведя борьбу на том же языке, который и создавался советской системой. Вариант эстетического сопротивления, складывавшийся параллельно в творчестве различных концептуалистов с начала 1970-х гг., был принципиально иным, поскольку заключался не в оппозиционном восприятии советской действительности, но в (порой) экстремальном сближении с ней. 
Концептуализм пользовался советским визуальным или вербальным языком, однако сохранял критическую дистанцию с ним и одновременно стремился подорвать саму грамматику советского дискурса [6, с. 195], [9, c. 221–266]; [15, c 62]. Делалось это либо при помощи гротескного-абсурдного использования образов и мотивов советских произведений (цикл «Героические песни» Пригова), либо за счет определения партийных, бюрократических, газетных и речевых советских формул как симулякров, не отсылающих ни к какому означаемому (стихотворения Льва Рубинштейна середины 1970-х гг.), либо путем материализации метафор советского языка (рассказы и романы Владимира Сорокина 1970–1980-х гг.). Таким образом, иллокутивный акт концептуалистского художественного произведения заключался в десакрализации сначала советских, а с 1980–1990-х гг. и общекультурных архетипов, а также в указании на конвенциональный характер всяких ценностей, которые пытаются быть представленными как абсолютные. Однако примечательно, что концептуалисты не всегда уделяли внимание перлокутивному эффекту своих художественных актов (за очевидным исключением перформансов группы «Коллективные действия», в которых зрители принимали непосредственное участие). Например, анализируя перформативный характер творчества Пригова, Липовецкий и Кукулин пишут: «Эрика Фишер-Лихте в своей “Эстетике перформативности” выделяет три главных эффекта этого феномена: (1) автопоэзис — обратная связь со зрителем и материальным окружением, которые влияют на ход перформанса, (2) разрушение бинарных оппозиций и (3) создание ситуации лиминальности. <…> В приговском творчестве первая черта заметно ослаблена — зритель редко влияет на его перформативный проект, зато акцентированы вторая и особенно последняя черты» [15, c. 60]. 
Именно во внимании к перлокутивному акту видится своеобразие некрасовского творчества. Как и Пригов, Некрасов активно работает с элементами массового сознания, вербализованного в устоявшихся языковых формулах бюрократического или обывательского характера. Однако если поэтические тексты Пригова и рассчитаны на какой-либо перлокутивный эффект (в первую очередь на смех), то все же сам поэт не придавал ему значимой роли. Некрасов же представляет прагматику своих текстов иначе и не просто уделяет внимание перлокутивному акту, но усматривает в нем конституирующую роль, поскольку именно зритель, по мнению Некрасова, фиксирует факт успешности или неуспешности художественного акта как такового. Так, в своей статье-манифесте «Концепт как авангард авангарда» Некрасов упоминает перформансы группы «Коллективные действия», чьи акции, как уже было отмечено, строились на активном участии приглашенных в происходящем. Поэт рассуждает о некоторых неудачных, с его точки зрения, акциях, и указывает на неестественность и, судя по всему, надуманность объяснений, которые были предложены участникам акции со стороны организаторов: «Затруднения (а они были, помнится) ощущались постольку, поскольку устроители проявили тенденцию буквально донести до участников, растолковать им достаточно сложную и неудобоваримую систему объяснений и обоснований проведенной акции. Вразумить: что именно, оказывается, они — участники — делали. Не очень настойчиво, но, помнится, вполне положительно вразумить все же попытались. Естественно, стало раздаваться поскрипывание» [16, c. 288–289]. При этом Некрасов не отрицает саму необходимость комментария и рефлексии, которая составляет важную часть не только русского, но и западного концептуализма, например, в классической работе Джозефа Кошута «Один и три стула». По мнению поэта, рефлексия необходима, поскольку она «мешает импульсу стать идолом, мешает взбеситься эмоции — это несомненно. Это, собственно, и есть ее, рефлексии, задача» [16, c. 290]. Однако аналитическая составляющая не должна вступать в противоречие с ходом акции и, по мнению Некрасова, должна естественно вызревать из самих действий ее участников. Ту же надуманность Некрасов видит и в описании акции «На лестнице» группы ТОТАРТ, во время которой участники должны были перекатываться друг через друга по ступенькам лестницы: «Если это был веселый экспромт, если главное тут — непосредственность, то эту непосредственность и веселье, по-моему, на сей раз в описании передать не удалось» [16, c. 290]. 
Как видно из этих примеров, именно перлокутивный эффект по Некрасову определяет, насколько успешен был иллокутивный акт концептуалистского художественного произведения. Некрасов требовал как от других художников, так и от самого себя естественности и очевидности концепта, которые с его точки зрения определялись качеством художественного произведения: «И кажется, что качество естественности и обиходная интонация еще и от этого, хоть оно, очевидно, и пристало концепту
по самой его природе. Казалось бы, пафос этого внематериального, внеязыкового искусства именно в его универсальности — какой язык, зачем, какие там переводы? Акция — протокол, документ — автоматически переводима и воспроизводима и одинакова на любой почве, где угодно. Думаю, что так, да не так» [16, с. 297]. Иначе говоря, согласно Некрасову, положительная реакция зрителя, то есть признание текста (или акции, картины и т.д.) фактом искусства, должна закономерно и естественно вытекать из самого текста, а не из дополнительных пояснений художника, критика или исследователя, а эта естественность, в свою очередь, возможна только в том случае, если автор сумел качественно «изжить материал», то есть представить его в такой форме, что сомнения в том, является ли тот или иной акт произведением искусства, оказываются априори несостоятельными. Здесь можно отметить парадоксальное смешение концептуалистского и романтического понимания художественного акта: с одной стороны, Некрасов считает аналитическую составляющую одной из главных частей концептуалистского искусства, а с другой стороны, стремится к созданию текста, который бы своим качеством говорил бы сам за себя и делал бы дополнительные комментарии излишними. 
Однако следует вернуться к главному пункту: как было показано, для Некрасова именно перлокутивный акт играет важную роль в признании произведения искусства как такового, а значит и вся речевая (творческая) деятельность поэта строится иначе, чем творчество Пригова.
	Расчёт Некрасова на перлокутивный эффект своего художественного высказывания влияет и на сам характер осуществляемого перформативного жеста. Как было указано выше, концептуалистская практика зачастую работает на подрыв самой грамматики всякого дискурса, претендующего на универсальность, а значит несущего в себе потенциальную опасность обретения авторитарной направленности. В основе же иллокутивного акта, осуществляемого Некрасовым, лежит несколько иной перформативный жест. Сам Некрасов, описывая характер осуществляемых им действий, писал в статье «Объяснительная записка»: «Вообще избегаю форсировать метод, избегаю нажима. Лучше понимаю усилие, нераздельное с расслаблением — такое уж воспитание. Ловить живое по молекуле — чуткость требовалась: тоже усилие, но не то, когда в ушах звон» [16, c. 302]. Так, на месте подрыва дискурсивных моделей и деконструкции в духе Пригова и Сорокина в поэзии Некрасова можно видеть стремление излечить, связать и объединить. В этом смысле прагматику Некрасова и хотелось бы назвать прагматикой экологии.
Впервые метафора экологичности по отношению к творчеству Некрасова была предложена И. Кукулиным в статье «Д.А. Пригов и Всеволод Некрасов: два варианта эстетической утопии»[footnoteRef:1]. В финале этой статьи Кукулин отмечает, что «Пригов и Некрасов реализуют две интенции постмодернистской культуры, которые можно метафорически назвать “экологической” и “киберпанковской”. Напомню, что один из манифестов Некрасова назывался “Экология искусства”» [15, с. 338]. Нам бы хотелось воспользоваться столь удачной метафорой и попытаться углубить сделанные исследователем ценные наблюдения. Кукулин, указывая на «экологическую» и «киберпанковскую» версии постмодернистской культуры, имеет в виду в первую очередь разницу между пониманием Приговым и Некрасовым категории авторства. Однако нам кажется, что метафора экологичности может быть применена и на уровне прагматики художественного акта.  [1:  Первая публикация [17, с. 262], позже статья с дополнениями вошла в написанную совместно с Марком Липовецким книгу «Партизанский логос» [15, с. 316–339]. В статье цитируется именно вторая версия статьи. ] 

	Кукулин в сноске к уже процитированному фрагменту указывает, что ему не удалось установить сведения о публикации статьи «Экология искусства». С большой долей вероятности речь идет о статье «Экология искусства», которая была написана Некрасовым совместно с его женой, профессором МГУ, филологом Анной Журавлевой, и которая вошла в их общий сборник статей «Пакет». В статье авторы, которые по заданию Всероссийского театрального общества посещали спектакли по пьесам А.Н. Островского в различных театрах на территории СССР, сравнивают столичный и «периферийный» (как авторы называют провинциальный) театр. Главный пафос статьи, на первый взгляд, сводится к публицистическому утверждению, что провинциальный театр не хуже столичного, однако за этим справедливым суждением кроется более глубокая концепция, в которой заметны часто повторяемые Некрасовым суждения. Во-первых, в статье речь идет о сходстве между прагматической составляющей театра и прагматикой всякого литературного текста: «Театр, и то норовит иногда перехлестнуться в зал через сцену, стихия же словесности вообще может не знать никаких рамп, никаких рамок» [16, с. 121]. Эта мысль входила в ядро основных рассуждений Некрасова о природе искусства и звучала с его ранних (статья о Хармсе «Что это было») до самых поздних (статья «Постмодернизм и третья реальность») теоретических работ. 
В целом этот интерес к прагматической составляющей был характерен для всех московских концептуалистов (пьесы Пригова, уже упомянутые акции группы «Коллективные действия» и т.д.), но, как уже было показано, для Некрасова ситуация диалога автора и читателя, возникающая за рамками текстовой реальности, была отличительной особенностью концептуального произведения искусства. 
Во-вторых, авторы отмечают второстепенную роль критики по отношению к художественному произведению: «И стало заметно, что теория — верней, словесность о театре — в театре все-таки норовит прихватить лишку» [16, с. 118]. В этой реплике также можно увидеть уже знакомые оценки тех ролей, которые Некрасов отводит теоретику (критику, исследователю, etc.) и читателю в ситуации коммуникации: очевидно, что более важное значение Некрасов придает именно читателю или зрителю: «И всегда задачей зрителя или читателя было сотворчество, встречное участие, а не просто получение информации как таковой» [16, с. 123]. 
В-третьих, Журавлева и Некрасов снимают оппозицию между столицей и периферией и подчеркивают децентрализованный характер социального поля искусства: «Приближаясь к своей природе, искусство театра вспоминает, что оно не централизовано, а естественно полицентрично» [16, с. 120]. Именно таким и представлял себе единственно правильное устройство искусства сам Некрасов: как сообщество единомышленников, существующее поверх любых социальных барьеров. В отличии от множества своих современников Некрасов считал, что история литературы существует без каких-либо острых разрывов, о чем говорила профессор филологического факультета МГУ и одна из наследниц архива Некрасова Г.В. Зыкова: «Насколько я понимаю, мысль о том, что русская литература, развиваясь и меняясь, тем не менее имеет цельную историю без грамматических разрывов или без сбрасывания всерьез кого бы то ни было с корабля современности, — эта мысль у Некрасова все-таки более ярко представлена, чем у многих его современников»[footnoteRef:2]. Этим же представлением объясняется и больший, чем у современников-концептуалистов Некрасова, интерес к классическим авторам XIX-XX вв., и положительные характеристики по отношению к некоторым официальным советским авторам (что было невозможно, например, для Сапгира, Холина или Рубинштейна в 1970-е). И особого внимания заслуживает пассаж, завершающих эту статью: «Искусство — та же природа, и необходимо нам не как забава и даже не как отдых, а как насущнейшая часть нас самих. <…> Вместе с этим искусство — конечно, и возделывание природы. Вопрос в том, чтобы возделывание было искусное, но не искусственное» [16, с. 128]. Здесь также заметно уже упомянутое стремление Некрасова к естественности при формальной изощренности и одновременная с этим попытка избежать чистой умозрительности.  [2:  Из частной беседы с Г.В. Зыковой.] 

	Идея полицентричности, как представляется, имела для Некрасова смысл не только на внешнем, но и на внутреннем уровне: как должно быть децентрализовано социальное пространство искусства, так по Некрасову должно быть децентрализовано и возделано (а не уничтожено) пространство речи. В уже упоминавшейся выше статье «Концепт как авангард авангарда» Некрасов говорил об этом весьма прямо: «Язык наш — и враг, и друг наш, и вырвать его — нам не выход в любом случае. Он нас доводит до жизни такой, ему же теперь и вытягивать нас помаленьку, иных способов не видно. И речь, как и всякий организм, покуда живет, не только несет болезни, но и вырабатывает антитела против них, защитные силы. И в конце концов, это едва ли не единственная реальная надежда. И не вижу способа, серьезно говоря, как лечить речь чем-то еще, кроме речи. Помогать ей изживать ее беды ею же» [16, с. 296–297]. Таким образом, согласно Некрасову, единственное, чем можно излечить речь — это сама речь. Такая программа действительно напоминает экологию, однако важно уточнить, что экологизм Некрасова резко отличается от наивного экологизма 1970–1980-х гг. в творчестве писателей-деревенщиков. В первую очередь следует отметить, что в прозе и поэзии Некрасова никогда не звучит экологическая тематика, если понимать экологию как предотвращение загрязнения окружающей среды (хотя тексты о природе Некрасов, в отличии от многих концептуалистов, писал на протяжении всего своего творческого пути). Не были свойственны Некрасову и политические взгляды деревенщиков, в которых сочетался национализм правого толка с православной религиозностью. Совершенно далек от деревенщиков Некрасов был и в социальном плане: как известно, в 1970–1980-х гг. деревенщики играли роль легальной оппозиции, что позволяло советской власти публично заявлять о якобы существующем плюрализме художественных методов и политических взглядов (при безусловном руководстве коммунистической партии) в СССР. 
В отличии деревенщиков, экологизм Некрасова напоминает, скорее, взгляды американского эколога либертарного толка Мюррея Букчина, которые были изложены в его книге 1982 г. «Экология свободы». Согласно Букчину, в основе авторитарных систем, разделяющих людей на угнетателей и угнетенных, лежат иерархии, границы которых могут проходить между гендерными, возрастными, расовыми, культурными и прочими идентичностями. Современным обществам, построенным на иерархиях, Букчин противопоставляет природу, которая, с точки зрения эколога, строится не на иерархиях, но на единстве многообразия («unity of diversity»). По мнению исследователя, первобытные сообщества были построены по такому же принципу: например, в доисторических племенах разница в поле и возрасте виделась не как основа для иерархического деления, но как естественное единство многообразных индивидов, взаимодополняющих друг друга. При этом Букчин противопоставляет экологию банальной охране окружающей среды. Если последняя сводится лишь к механическим устранениям самых заметных и опасных следов воздействия человека на природу, то экология представляет собой целую философскую систему: «Ecologists are rarely aware that their science provides strong philosophical underpinnings for a nonhierarchical view of reality»[footnoteRef:3] [18, p. 25]. Именно поэтому Букчин видит выход из социальных тупиков, в которых человечество оказалось во второй половине XX в., в изменении отношения к природе: уйдя от дуалистического противопоставления человека и природы и осознав их связность, человечество должно предпринять попытку перенести неиерархическое устройство природы на саму структуру общества. Тем самым будут подорваны те бинарные структуры, которые разделяют людей на эксплуататоров и эксплуатируемых, поскольку в природе, по мысли Букчина, баланс достигается естественным путем: «Ecological wholeness is not an immutable homogeneity but rather the very opposite — a dynamic unity of diversity. In nature, balance and harmony are achieved by ever-changing differentiation, by ever-expanding diversity»[footnoteRef:4] [18, p. 24]. Наконец стоит отметить, что Букчин отмечает и то, что язык сыграл одну из главных ролей в закрепощении человеческой природы: «This betrayal by language is crassly ideological and has served authority well. Behind the inextricable web of history, which so often prevents us from viewing a long development from the point of its origins and beclouds us with an ideology of “hindsight”, lies the even more obfuscating symbolism of a language nourished by deception»[footnoteRef:5] [18, p. 55].  [3:  Экологи редко осознают, что их наука представляет собой прочную философскую основу для неиерархичного взгляда на реальность (англ.) (Здесь и далее пер. автора).]  [4:  Экологическая целостность — это не незыблемая однородность, а, скорее, прямо противоположное — динамичное единство многообразия. В природе баланс и гармония достигаются за счет постоянно меняющихся различий, за счет постоянно расширяющегося многообразия (англ.). ]  [5:  Это языковое предательство есть сугубо идеологическое по своей сути и сослужило хорошую службу власти. За неразрывной паутиной истории, которая так часто мешает нам взглянуть на длительное развитие с самих истоков и которая затуманивает нас идеологией “ретроспективного взгляда”, скрывается еще более запутанная символика языка, который подпитывается обманом (англ.).] 

В своих теоретических рассуждениях Некрасов редко выходит за рамки проблематики искусства, однако его концептуалистская практика схожа с попыткой выстроить гармоничные отношения между природой и человеком, о котором пишет Букчин. Не просто подорвать слово, увидеть в ним не только идеологически опосредованные смыслы, но «излечить» речь и увидеть за каждым словом его творческий потенциал — вот как можно было бы охарактеризовать перформативный жест Некрасова. В качестве примера можно привести известное стихотворение Некрасова:

	Весна весна весна весна
	Весна весна весна весна
	Весна весна весна весна
	
	И правда весна [19, с. 107]

	Слово «весна» множество раз встречалось в стихотворениях русских поэтов, и его многократный повтор призван передать клишированность как самого слова, так и самой темы наступления нового времени года. Однако четвертый стих содержит себе наречие?  «правда», придающее строчке характер устной речи. Удивление лирического субъекта резко контрастирует с замыленным поэтическим клише и позволяет по-новому взглянуть как на само слово, так, возможно, и на наступившую весну. 
Аналогичное стремление разрушить клишированность речи и пробиться к поэтическому потенциалу слова можно увидеть и в других текстах Некрасова: «Ночь / Нынче ночью ночь» [19, с. 112], «сосны / и ничего» [19, с. 183], «глядя / на весну» [19, с. 284] и т.д. Интересно, что Некрасов предлагает читателю не саму очищенную речь (в чем можно увидеть отличие прагматики его творчества от прагматики авангарда), но практику её эстетического переосмысления и поиска связности в фонемах, морфемах и лексемах при помощи паронимической аттракции. Именно этот прием является одним из самых частых в арсенале Некрасова, поскольку он позволяет обнаружить неочевидные связи между словами, образами или понятиями и тем самым акцентирует внимание на творческом потенциале языка. Язык в понимании Некрасова — это не только пространство директив и определений, но и поле, на котором каждый может попытаться творчески реализовать себя. Стоит отметить, что Некрасов зачастую успешно добивался этого перлокутивного эффекта, о чем свидетельствуют высказывания его современников [20, с. 345], [4, с. 110]. Впрочем, при помощи паронимической аттракции автор выявляет и авторитетные дискурсы в пространстве речи. Например, в стихотворении «золотая моя Москва / голодаемая моя» [19, с. 524] поэт противопоставляет державно-патетическому образу Москвы из советской военной песни правдоподобный образ из его собственного военного детства. Тем самым Некрасов деконструирует советскую идеологему и демонстрирует искусственность образа из произведения М.С. Лисянского и С.И. Аграняна. 
 	Продемонстрированный поиск естественного слова сближает творческие практики Некрасова и Пригова. Как писали Липовецкий и Кукулин, «дальней стратегической целью для него [Пригова. — С.М.] является культурная нормализация явленной им свободы как практики» [15, с. 90]. Отказываясь от определения метафизического смысла свободы как абсолюта, что таит в себе риск создания очередной тоталитарной идеологемы, Пригов утверждает свободу как поиск моделей свободного поведения. Аналогичное представление о свободе можно увидеть в стихотворении «Свобода есть», ставшем визитной карточкой Некрасова [19, с. 45]. В основе этого стихотворения лежит синтаксическая конструкция, характерная для определений. Лексически же первые строки стихотворения отсылают к философской концепции Бенедикта Спинозы «Свобода есть познанная необходимость», которая была взята на вооружение системой советской пропаганды и благодаря девальвации изначального философского значения использовалась как лозунг, который утверждал связь свободы и власти коммунистической партии. От потенциального адресата лозунга требовалось осознать историческую предопределённость коммунизма, что по логике лозунга приводило в свою очередь к легитимации советской власти. Многократный повтор первой части высказывания напоминает бормотание человека, не согласного с этой директивной и ищущего правильные слова для определения столь важного понятия. Однако после нескольких повторов лирический субъект отказывается от того, чтобы дать определение, приравнивая свободу лишь к самой свободе, поскольку всякое определение свободы парадоксально ограничила бы ее и превратило бы в несвободу. Таким образом, как позднее концептуалисты (стихотворение «Свобода есть» датируется 1964 г.), Некрасов формулирует, по сути, постмодернистское понимание свободы, лишая ее метафизического смысла и трактуя ее как практику поиска свободы. 
	Таким образом, в творчестве Некрасова формируется особый извод концептуализма. Как и другие концептуалисты, Некрасов зачастую пользуется дискурсивными элементами советского языка, сохраняя при этом критическую дистанцию с ним и остраняя его. Однако прагматика художественного акта Некрасова направлена не только (и не столько) на деконструкцию советских речевых формул или советских типов сознания, но на переработку речи и на ее возвращение всякому участнику коммуникации в качестве потенциального поля для творчества. Прагматика экологии Некрасова заключается в выстраивании децентрализированного поля искусства как социальной системы: по мнению поэта, по-настоящему свободное искусство возможно только при снятии жестких социальных границ, разделяющих единый литературный процесс на оппозиции русское / западное, официальное / неофициальное, концептуалистское / традиционное и т.д. Вместе с тем экологизм Некрасова можно увидеть и на внутреннем уровне: путь к свободному искусству лежит не только через подрыв авторитетных интенций внутри художественного слова, но в практике его переработки, заключающейся в открытии творческого потенциала каждого из них. Именно эти особенности некрасовского творчества и хотелось бы определить как прагматику экологии.

Список литературы: 
1. «Лианозовская школа»: между барачной поэзией и русским конкретизмом / Под ред. Г. Зыковой, В. Кулакова, М. Павловца. М.: Новое литературное обозрение, 2021. 840 с.
2. Кизевальтер В.Г. Репортажи из-под-валов. Альтернативная история неофициальной культуры в 1970-х и 1980-х годах в СССР глазами иностранных журналистов, дополненная интервью с ее героями. М.: Новое литературное обозрение, 2022. 344 с.
3. Белугина А. Семинар М. Шейнкера и А. Чачко и институт эстетических дискуссий в неофициальной советской культуре 1970–1980-х годов // Новое литературное обозрение. 2022. № 1 (173). С. 152–172.
4. Гройс Б.Е. Поэзия, культура и смерть в городе Москва // Гройс Б.Е. Ранние тексты. М.: Ад Маргинем Пресс, 2017. С. 107–125. 496 с.
5. Московский концептуализм. Начало / каталог выставки, куратор и ред.-сост. Юрий Альберт. Нижний Новгород: Приволжский фил. Гос. центра современного искусства, 2014. 271 с.
6. Эпштейн М.Н. Концепты... Метаболы... О новых течениях в поэзии // Октябрь. 1988. № 4. С. 194–203
7. Эпштейн М.Н. Поэзия и сверхпоэзия: о многообразии творческих миров. СПб.: Азбука: Азбука-Аттикус, 2016. 477 с.
8. Корчагин К.М. Возвращение «мерцающего» субъекта: московский концептуализм и поэзия 2000–2010-х годов // Субъект в новейшей русскоязычной поэзии — теория и практика. Berlin: Peter Lang. 2018. С. 383–396.
9. Липовецкий М.Н. Паралогии: Трансформации (пост)модернистского дискурса в русской культуре 1920–2000-х годов. М.: Новое лит. обозрение, 2008. 848 c.
10. Гройс Б.Е. О пользе теории для искусства // Литературная газета 1990. № 44. С. 5.
11. Бахманн-Медик Д. Культурные повороты. Новые ориентиры в науках о культуре. / Пер. с нем. С. Ташкенова. М.: Новое литературное обозрение, 2017. 504 с.
12. Венедиктова Т.Д. Литературная прагматика: конструкция одного проекта (Обзор исследований литературы как коммуникации) // Новое литературное обозрение. 2015. № 5 (135). С. 326–345.
13. Ван-Дейк Т. Прагматика литературной коммуникации. 2020. // Транслит. URL: http://www.trans-lit.info/bez-rubriki-en/t-van-dejk-pragmatika-literaturnoj-kommunikatsii (дата обращения 30.12.2024).
14. Sell R.D. Literary Pragmatics. New York, 2015. 386 p.
15. Липовецкий М.Н., Кукулин И.В. Партизанский логос: Проект Дмитрия Александровича Пригова. М.: Новое литературное обозрение, 2022. 704 c.
16. Журавлева А.И., Некрасов Вс.Н. Пакет. М.: Меридиан, 1996. 629 с.
17. Кукулин И.В. Д.А. Пригов и Всеволод Некрасов: два варианта эстетической утопии // Пригов и концептуализм: сборник статей и материалов. М.: Новое литературное обозрение, 2014. С. 243–262.
18. Bookchin M. The Ecology of Freedom. California, 1982.
19. Некрасов Вс.Н. Стихи 1956–1983. Вологда: Библиотека московского концептуализма Германа Титова, 2012. 591 c.
20. [bookmark: _GoBack]«Живем словом»: Всеволод Некрасов в письмах и воспоминаниях / сост. и отв. ред. Г.В. Зыкова, Е.Н. Пенская. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2022. 639 с.
