Трансфикциональный метаперсонаж Жан-Батист Ботюль

В. В. Кириченко
Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики» в Санкт-Петербурге, Россия, 190121, г. Санкт-Петербург, наб. канала Грибоедова, 123, лит. А.
Кириченко Владислав Владимирович, кандидат филологических наук, старший преподаватель департамента иностранных языков. kirlimfaul@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-9209-0554.

Аннотация. Настоящая работа посвящена фигуре вымышленного философа по имени Жан-Батист Ботюль и его роли в дискурсе современной французской литературы. Для анализа данного героя в работе используются концепции трансфикциональности и метаперсонажа. Сам Ботюль придуман французским журналистом-сатириком Фредериком Пажесом. Его изобретение получило широкую популярность в среде различных деятелей науки и искусства, которые продолжили придумывать исследования и работы, якобы написанные неким Ботюлем. Фигура Ботюля представляет масштабный интерес с точки зрения теории литературы, особенно в контексте внедрения подобных псевдореальных сущностей в откровенно фикциональные произведения. Для более пристального изучения Ботюля в статье рассматривается роман французского писателя Эрве Ле Теллье «Исчезновение Перека», в рамках которого встречается данный философ. Текстовые отрывки из романа позволяют судить о Ботюле как о некоторой аномалии текста, в котором ненастоящий философ представлен как обыденный экстратекстовый феномен, хотя на самом деле такого человека никогда не существовало. В заключении делается вывод о том, что мистификация Ботюля, будучи художественным приемом в романе Ле Теллье, обладает рядом функций и способствует не только мотивировке персонажа, но и постановке непростого вопроса о фикциональных сущностях внутри художественного произведения. Ботюль, посредством переписки с Цвейгом, служит Габриэлю своеобразной эмоциональной и психологической поддержкой в кризисные моменты, помогая ему принимать решения и проверять их правильность. Таким образом, случай Ботюля – это не только ироническая игра с читателем, обыгрывающая эфемерность литературного творчества и возможность работы с «несуществующим», но и активный прием, используемый автором для объяснения поведения героя. 	Comment by dns: Желтым здесь и далее стиль и неудачные формулировки. 	Comment by dns: Мистификацию осуществляет автор, а не персонаж.	Comment by dns: Это не его мистификация, а того (тех), кто его придумал.	Comment by dns: лучше добавить «герою романа» Габриэлю

Ключевые слова: трансфикциональность; метаперсонаж; французская литература; мистификация; Эрве Ле Теллье; Фредерик Пажес; Жан-Батист Ботюль.

The Transfictional Meta-Personage Jean-Baptiste Botul

V. V. Kirichenko

National Research University Higher School of Economics (HSE Univesity) in St. Petersburg, Russia, 190121, St. Petersburg, Griboyedov Canal Emb., 123, lit. A.

Vladislav V. Kirichenko, PhD in Philology, Senior Lecturer, Department of Foreign Languages. kirlimfaul@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-9209-0554.

Abstract. This paper focuses on the figure of the fictional philosopher Jean-Baptiste Botul and his role in the discourse of contemporary French literature. To analyze this character, the work employs the concepts of transfictionality and metacharacter. Botul was invented by the French satirical journalist Frédéric Pagès. His creation gained widespread popularity among various figures in science and art, who continued to invent studies and works supposedly written by Botul. The figure of Botul is of significant interest from the perspective of literary theory, especially in the context of introducing such pseudo-real entities into explicitly fictional works. For a closer examination of Botul, the article analyzes the novel La disparition de Perek by Hervé Le Tellier, in which this philosopher appears. Textual excerpts from the novel allow us to see Botul as a certain anomaly of the text, in which a non-existent philosopher is presented as an ordinary extratextual phenomenon, although such a person never existed in reality. In conclusion,  the mystification of Botul, being an artistic device in Le Tellier's novel, has a number of functions. It contributes not only to the motivation of the character, but also to posing the difficult question of fictional entities within a work of art. Botul, through correspondence with Zweig, serves as a kind of emotional and psychological support for Gabriel in critical moments, helping him make decisions and verify their correctness. Thus, Botul is not only an ironic game with the reader, playing on the ephemerality of literary creation and the possibility of working with the "non-existent", but also an active technique used by the author to explain the behavior of the hero.

Keywords: transfictionality; meta-character; French literature; mystification; Hervé Le Tellier; Frédéric Pagès; Jean-Baptiste Botul.

Введение
Понятие мистификации хорошо знакомо как историкам, так и теоретикам литературы, однако оно не обладает точным определением, потому что включает в себя всякий раз достаточно отличные друг от друга формы: подлог, подделка, розыгрыш, обман, псевдоним, апокриф, пастиш, плагиат, самозванство и др. Однако, с нашей стороны, было бы неправильно утверждать, что не существует серьезных теоретических работ по проблеме мистификации. Среди знаковых теоретических работы можно обозначить исследование Жана-Франсуа Жандийу «Эстетика мистификации» (1994), в котором подробно анализируются различные формы мистификации, существующие преимущественно в литературе [1]. Легко заметить связь мистификации с мистерией, мистикой и тайной. Все четыре слова имеют общую сему некой неизвестной информации, обладающей особенным ореолом и атмосферой особой секретности для людей, сталкивающихся с тем или иным ее проявлением (часто косвенным). Как замечает литературовед Скотт Карпентер, тайна (mystère по-французски) и мистификация, несмотря на общую этимологию, практически противоположны друг другу: «Тайна, будь то в смысле религии или детективного романа, стремится к раскрытию секретной истины. С другой стороны, мистификация заставляет верить в саму возможность откровения, но она никогда не сбывается для читателя, при этом вместо обещанного прозрения совершается иное открытие, а именно, что нет никакой тайны, которую нужно раскрыть. Короче говоря, тайна говорит правду, в то время как мистификация лжет» [2, p. 14].	Comment by dns: Здесь нужны ссылки на источники, в число которых желательно включить академические (например, литературную энциклопедию), а также другие исследования (есть диссертации, статьи), в том числе в российском литературоведении, так как проблема литературной мистификации давно и плодотворно изучается на разном материале. Эти работы не нужно анализировать, достаточно дать ссылки и обозначить аспекты исследования, чтобы переход к французской теории выглядел более убедительно.	Comment by dns: Это очевидно (проблема изучалась), зачем об этом писать?
Современная французская литература многообразна и включает в себя совершенно разные явления, однако далеко не каждый день читателю приходится сталкиваться с мистификациями неавтобиографического или документального планов. Более того, совсем не каждая мистификация становится культовой, обрастая собственной микропоэтикой и сообществом писателей и читателей. В этом смысле показателен феномен Жана-Батиста Ботюля, вымышленного философа, чье творчество и философские работы были написаны разными авторами, а он сам в виде персонажа выведен в ряде фикциональных и фактуальных текстов.
Настоящая работа посвящена изучению данной фигуры Ж.-Б. Ботюля сквозь призму концепций трансфикцинальности, «storyworld» («мира истории») и метаперсонажа на примере одного романа современного писателя Эрве Ле Теллье «Исчезновение Перека» (1997), который был одним из ранних художественных текстов, имплементировавших Ботюля как якобы реально существовавшего философа. Логика нашей статьи следующая: сначала мы рассмотрим фигуру Ботюля, затем обратимся к теоретическим положениям, и проанализируем Ботюля как персонажа на примере указанного романа Ле Теллье.	Comment by dns: Заливкой здесь и далее избыточные или повторяющиеся слова.
Жан-Батист Ботюль (1886–1947) — это персонаж, вымышленный французским журналистом Фредериком Пажесом (род. 1950) и его соратниками из «Ассоциации друзей Жана-Батиста Ботюля» (A2JB2), основанной в 1996 г. В 1995 г. Пажес, работавший в сатирическом журнале «Le Canard enchaîné», создал Ботюля и его философское учение – ботюлизм – как литературную шутку [3]. Название «ботюлизм» иронично отсылает к ботулизму – тяжелому отравлению. Несмотря на очевидную вымышленность, некоторые интеллектуалы, включая известного философа Бернара-Анри Леви (род. 1948), ошибочно принимали Ботюля за реальную фигуру и цитировали его работы как достоверные источники, например, книгу «Сексуальная жизнь Иммануила Канта» (написанную Пажесом в 1999 г.). Случай с Леви получил самую большую огласку, про него писали многие журналы и газеты вроде «Figaro», вот, например, статья журналистки Од Ланселен [4]. 	Comment by dns: например, журналистка … в статье «Название»
Биография Жана-Батиста Ботюля, как и его философия, является плодом вымысла. Согласно придуманной истории, Ботюль был французским философом, который, предпочитая устную деятельность письменной, не оставил после себя никаких сочинений. Ему приписывали связи с известными женщинами своего времени, такими как Марта Ришар, Мария Бонапарт и Симона де Бовуар. В своих многочисленных путешествиях он якобы встречался с ключевыми историческими фигурами, включая Эмилиано Сапату, Панчо Вилью и Стефана Цвейга (последний наиболее часто). После участия в освобождении Эльзаса в 1945 г., Ботюль отправился в Южную Америку, где основал колонию «Нуэва Кёнигсберг» для немецких беженцев. Жители этой колонии, по легенде, жили в соответствии с распорядком и внешним видом, имитирующими жизнь Иммануила Канта, ежедневно совершая прогулку по реконструированным улицам Кёнигсберга [5].	Comment by dns: с последним?
Среди его наиболее известных текстов, написанных другими людьми под именем Ботюля, можно назвать: «Сексуальная жизнь Иммануила Канта» (1999, написана Пажесом), «Ландрю, предшественник феминизма» (2001, написана Кристофом Клерком и Бертраном Роте), «Ницше или демон юга» (2004, написана Пажесом), «Метафизика мягкого» (2007, написана Жаком Гайяром), «Переписка с самим собой» (2007, написана Гайяром), «Из дыры ко всему» (2012, написана Гайяром) «Фрейд и фатальная сигара» (2024, написана Пажесом). Наиболее значимым среди указанных текстов является самый первый, однако последующие другие работы демонстрируют то, что можно назвать отчасти коллективным творчеством с ведущим героем. Однако это творчество практически не исследовано даже во Франции, на настоящий момент встречаются лишь небольшие заметки вроде текста Аликс Коен [3] или размышлений известного писателя Жака Рубо «Ботюлизм и улипизм» [6], сама фигура Ботюля упоминается в работе специалиста по литературным мистификациям Жана-Франсуа Жандийу [7].	Comment by dns: можно назвать следующие:
Здесь и далее на полях зеленым возможные варианты корректировки. 
«Сексуальная жизнь Иммануила Канта» была посвящена образу жизни немецкого философа. Предполагается, что Кант жил в строжайшей чистоте, как телесной, так и духовной. Насколько известно, у него не было ни жены, ни любовницы. И тогда Ботюль обратил внимание на эту деликатную тему во время лекций, якобы прочитанных в мае 1946 года в Парагвае. Там он выдвинул следующую идею: «Если большинство философов были холостяками, то это для того, чтобы показать, что конечной целью человечества не является размножение. Мы не собаки, мы не парамеции, мы не кролики. Философия — это утверждение того, что существует несексуальный способ продолжения рода. Философское наследие передается без генов. Теперь я должен объяснить, какими необычными способами размножаются философы. Вот как: они не проникают, они уходят. Этот уход имеет название: меланхолия» [8, p. 38] (здесь и далее перевод мой — К.В.).
Случай Ботюля является любопытным примером сращения сил разных писателей для создания, с одной стороны, некоторой «игры ума», проверки критических навыков, а с другой, полноценной формы размышления с вымышленным субъектом. Тот факт, что Ботюль никогда не существовал, не умаляет некоторые размышления авторов, представленные, например, в самой ранней работе, и при этом возникает некоторое общее поле мысли, и оно является чисто художественным экспериментом постмодернистского отношения к дискурсу, в котором реальностью является то, что обсуждается (в том числе анекдоты о сексуальной жизни И. Канта), например: «Что касается его [Канта] сексуальной жизни, я прошу вас воздержаться от любых предрассудков, не судить его поспешно и, по возможности, вообще не судить. Я прошу вас принять позицию, которую отстаивал Спиноза в своем «Политическом трактате»: “Не плакать, не смеяться, а понимать”» [8, p. 13].	Comment by dns: О какой работе речь? Не лучше ли разбить это предложение на два, а то мысль предстает не очень четко выраженной.
Отметим также и явление «NoDuBo» (Noyau dur botulien — букв. «Крепкое ботюлическое ядро») — особую группу деятелей науки и творчества и искусства, которую можно обозначить частью «Ассоциации друзей Ж.-Б. Ботюля». В нее входят Кристоф Клерк и Клер Дюблиз (адвокаты), Хайке Хеберле (психиатр), Натали Жодель (психоаналитик), Эрве Ле Телье (писатель), Али Магуди (психоаналитик), Жан-Ален Мишель (адвокат), Патрис Мине (актер), Бертран Роте (профессор экономики), Жак Гайяр (писатель), Жан-Гюг Лиме (актер и писатель), Фредерик Пажес (журналист). Кроме того, во Франции существует премия Ботюля, она выдается с 2004 г. авторам, которые остроумно и правдоподобно использовали в своем произведении этого вымышленного философа, хотя ,судя по некоторым текстам, это не всегда так. Например, писателю Эрве Ле Теллье выдали премию Ботюля за текст «Я и Франсуа Миттеран» (2016), который скорее играет с легкой мистификацией, псевдодокументализмом (там используются якобы настоящие письма в виде фотографий) и демонстрирует вымышленную переписку с 21-м президентом Франции.	Comment by dns: Язык?	Comment by dns: строчная?

Ботюль как трансфикциональный метаперсонаж
Исследования в области теории вымысла привели к появлению новых концепций, одной из ключевых среди которых можно считать «трансфикциональность». Ее автором является французский теоретик литературы Ришар Сен-Желе. Под этим термином понимается миграция художественных элементов – героев, символов, сюжетных структур или декораций – из одного вымышленного текста в другой. Как пишет сам Сен-Желе: «Под «трансфикциональностью» я подразумеваю явление, при котором два или более текста, как одного, так и другого автора, относятся к одному и тому же художественному произведению, будь то использование одних и тех же персонажей, продолжение предыдущего сюжета или общая вымышленная вселенная» [9, p. 7]. 	Comment by dns: среди которых одной из ключевых…
Хотя феномен трансфикциональности существовал в литературе и литературоведении издавна, описываясь такими терминами, как блуждающие сюжеты, вечные образы, формулы пафоса и литературные топосы, в настоящее время термин «трансфикциональность» объединяет все эти понятия, позволяя рассматривать их в рамках единой теоретической рамки. Трансфикциональность оказывается полезным инструментом в случае таких персонажей, как Ботюль, потому что они мигрируют из текста в текст, принимая разные формы и выполняя различные функции. Так, например, Ботюль может быть рассмотрен как псевдоавтор своих текстов, описывающий свое окружение и изучающий других (философов); как личность со своею комментированной перепиской (как в «Ландрю, предшественнике феминизма»), как вторичный элемент реальности художественного произведения (как в романе Ле Теллье, об этом ниже). 	Comment by dns: существовал в литературе издавна и описывался в литературоведении такими терминами…
Важным для понимания трансфикциональности является понятие «storyworld», предложенное известным теоретиком литературы и новых медиа М.-Л. Райан. Кратко говоря, под «storyworld» понимается конкретный (макро)мир художественного текста, о котором не говорится прямо, вымышленный он или фактуальный, или где-то между, хотя он отличается от репрезентации мира, потому что миры как воображаемые модели существуют зависимо от текстов, но наш реальный мир от них независим [10, p. 62]. Качество «мировость» (worldness) рассматривается у Райан в двух смыслах: узком — как набор элементов какой-либо вселенной, который повторяется из произведения в произведение, и широком — как способность произведений быть мирами в воображении. Райан подчеркивает, что «мир истории» не сводит все вымыслы к единой модели, поскольку степень «мировости» может варьироваться. Повествовательность текста зависит от его мировости, а мировость, в свою очередь, зависит от его способности построить ментальную репрезентацию, удовлетворяющую трем условиям: логической последовательности, достаточной величине (объему того, что можно вообразить) и относительно завершенному переживанию. В контексте Ботюля, важно, что его собственные тексты, как и его существование в целом, являются частью отдельных «миров истории», которые создаются в тех или иных художественных произведениях. Более того, в случае самой первой работы про «Сексуальную жизнь Канта», можно говорить о сложном экзовымысле (экзофикшне) [11], в котором для размышления о другой реально-исторической персоне используется вымышленный персонаж: «Для многих Кант является типичным представителем философии. Известно, что он вел размеренную и оседлую жизнь и почти не покидал свой родной город Кенигсберг, что было невероятно в эпоху, когда все великие философы — Вольтер, Руссо, Дидро, Юм — были путешественниками, европейцами, любознательными к своему континенту. Но Кант остался в Кенигсберге. Он родился там, умер там, работал там же» [8, p. 22].	Comment by dns: Мысль выражена неясно. 	Comment by dns: Как связаны и чем отличаются понятия «мир художественного текста» (storyworld) и «мировость» (worldness)?	Comment by dns: Почему то в кавычках, то без? В каком из двух значений в данном случае используется термин? 	Comment by dns: Чьего?	Comment by dns: Неточное словоупотребление. 
Лучше начать о Ботюле и экзофикшне с нового абзаца.	Comment by dns: в котором вымышленный персонаж Ботюдь используется для размышления…	Comment by dns: 
В противовес «текстуалистским» подходам в литературоведении, утверждающим жесткую детерминированность вымышленных миров текстами (т. е., например, если из текста убрать хоть одно слово, то это будет другой текст и иной вымысел), предлагаемая концепция «миров историй» Райан предполагает более гибкую связь между текстом и миром. Она полагает: 1) один нарративный текст может представлять несколько различных миров, например, посредством описания альтернативных и несовместимых исходов развития событий; 2) текст может проецировать единый мир, в котором разворачивается множество самостоятельных, но взаимосвязанных историй; 3) несколько независимых текстов могут совместно формировать единый вымышленный мир, что характерно для трансфикциональности [10, p. 65]. В контексте Ботюля, очевидно, представлен третий случай: некий общий мир жизни, творчества и научных трудов Ботюля возникает благодаря деятельности различных писателей. Поскольку нарратив произведений Ботюля складывается не из него самого, а из его окружения, эпохи и других деятелей науки, его фигура чаще всего представлена как взгляд наблюдателя, стилизованного в той или иной мере под свою эпоху. В связи с тем, что никакого Ботюля не существует, разные авторы погружаются и создают свои метавымыслы о других существовавших людях, но взгляд дается как будто из эпохи этих самых людей. Таким образом, перед читателем «Ботюля» возникает двойная мистификация: с одной стороны, нет самого Ботюля, а его точка зрения предстает игровой «воображаемой конфигурацией» (термин П. Рикера [12, с. 302]) какого-то писателя, с другой стороны, нам рассказывается о других людях вроде того же Канта, Ницше или Фрейда через псевдосвидетельство или даже псевдонаучное изучение их жизни. Например: «Ницше тридцать восемь лет. Перед ним стоит двадцатиоднолетняя девушка. Ее зовут Лиолия фон Саломея, она русская, родилась в Санкт-Петербурге. Лиолия, то есть «Луиза» по-французски, для всех своих близких она Лу. Позже она добавит к «Саломе» имя своего мужа «Андреас», странного мужа, о котором мы еще поговорим. Из своей родной России Лу путешествует по Европе в сопровождении своей матери. Этот подвижный, бродячий и экстравагантный человек имеет слабое здоровье. Врачи считают, что ей осталось жить всего несколько месяцев. И все же, какая жизненная сила! Хрупкая и энергичная! Лу — настоящий оксюморон, воплощение противоречий» [13, p. 30].	Comment by dns: Что это за подходы7 Ссылки!	Comment by dns: Вымышленного философа, как-то иначе? Слишком часто употребляется фамилия.	Comment by dns: куда?
В теории литературы также существует важная для нас концепция метаперсонажа, который представляет собой фигуру, осознающую свою фиктивную природу и активно взаимодействующую с нарративной реальностью, разрушающую иллюзию погружения и привлекая внимание к процессу создания и восприятия художественного текста. В отличие от традиционных персонажей, существующих внутри диегетического мира, метаперсонаж выходит за его границы, вступая в диалог с автором, читателем или нарратором, проблематизируя тем самым границы между реальностью и вымыслом, а также природу авторства. Среди примеров классических метаперсонажей можно назвать: Тристрам Шенди («Жизнь и мнения Тристрама Шенди, джентльмена» Стерна, 1759) комментирует процесс написания книги, общается с читателем, играет с пунктуацией и паратекстом книги, отвлекается и критикует себя как автора; Дон Кихот («Хитроумный идальго Дон Кихот Ламанчский» Сервантеса, 1605) живет в мире литературных клише, вдохновленный рыцарскими романами, и это провоцирует постоянные метакомментарии нарратора к его похождениям; Владимир и Эстрагон («В ожидании Годо», 1952) размышляют о своей роли в пьесе и бессмысленности происходящего. Также можно привести в пример Виолу («Двенадцатая ночь» У. Шекспира, 1602), которая произносит фразу «I am not that I play» («Я не тот, кем кажусь»).	Comment by dns: Ссылки.	Comment by dns: лучше без двоеточия в родительном падеже или через «таких, как» с изменением конструкции предложения и покороче, т.к. это не тема статьи, а пояснение к одной из используемых теоретических концепций. 	Comment by dns: Невнятно, да и примеров достаточно.
Однако в нашем случае Ботюль оказывается непривычным или нестандартным метаперсонажем, поскольку он не вступает в прямое общение с читателем, но нарушает некоторое правдоподобие диегезиса своим существованием. Он является инстанцией порождения вымысла о других и вокруг себя, несмотря на апелляции к фактуальным персонам. В данном контексте Ботюль становится метаперсонажем лишь для внимательного читателя, который может сопоставить информацию и осознать некоторую уловку текста. 
У классического метаперсонажа есть узнаваемые черты, часто характеризующие постмодернистскую литературу. Во-первых, это самосознание. Главная отличительная черта метаперсонажа – осознание своей фиктивности. Он знает, что является вымышленным существом, живущим в мире, созданном автором. Во-вторых, т. н. разрушение «четвертой стены». Метаперсонаж часто разрушает «четвертую стену», обращаясь напрямую к читателю, автору или нарратору. Это может проявляться в комментариях о сюжете, обсуждении литературных приемов или выражении сомнений в своей собственной достоверности. В-третьих, рефлексия о нарративной конструкции. Метаперсонаж часто размышляет о процессе создания художественного текста, о его структуре, жанровых особенностях и возможных вариантах развития сюжета. В-четвертых, проблематизация авторства. Метаперсонаж может ставить под сомнение власть автора, оспаривая его решения, предлагая свои варианты развития событий или даже бунтуя против предписанной ему роли. 	Comment by dns: Два нижеследующих абзаца связаны с двумя предыдущими. Почему не сказать сначала все о классическом метаперсонаже, а потом о Ботюле?	Comment by dns: Повтор теми же словами.	Comment by dns: В этом абзаце тоже желательны сноски, подтверждающие обозначенные характеристики метаперсонажа.
Напротив, Ботюль же противоречит этим чертам, но не полностью. Он представляет себя как реального человека, хотя и обращается иногда к читателю; он не стремится разрушить стену, но уплотнить ее деталями из своей жизни; он иногда размышляет об устройстве собственного текста или научного замысла, но это свойственном многим писателям (ср., например, топос «скромного вступления») или ученым; и в последнем пункте мы можем судить о нем как об авторе собственных текстов. Так, почему же называем Ботюля метаперсонажем? Потому что Ботюль является приемом комментирующего письма, усложненным псевдореальным нарратором-персонажем, который вступает в диалогические отношения с различными фактуальными личностями и размышляет о них, выстраивает несуществующие отношения и формулирует отчасти заведомо иронические высказывания, однако их ирония может быть понята ясно лишь при пристальном чтении текста или известности факта о характере существования самого Ботюля. 	Comment by dns: Каком-таком пункте?	Comment by dns: мы называем7 Ботюля можно считать…?	Comment by dns: Персонаж и прием – это не одно и то же, неудачно сформулировано. 

Ботюль у Ле Теллье
Теперь обратимся к конкретному случаю имплементации Ж.-Б. Ботюля в художественный текст на примере творчества французского писателя Эрве Ле Теллье (род. 1957). Современный писатель изначально был математиком по своему первому образованию, но решил изменить свой жизненный путь и стал доктором филологии, а затем занялся литературным творчеством, активно увлекаясь произведениями Жоржа Перека (1936–1982). В 1992 г. Ле Теллье вступил в группу УЛИПО («Мастерская потенциальной литературы»), в которой состоял его любимый писатель Жорж Перек, продуктивный экспериментатор французской словесности. Почти на протяжении всего своего творчества Ле Теллье совершает всевозможные отсылки к произведениям Перека, а также публикует для широкой аудитории его малоизвестные тексты (вроде «What a man!»), преимущественно работая с издательством Le Castor Astral. Первая книга Ле Теллье вышла лишь в 1991 г., это был сборник рассказов «Барные сонаты». На настоящий день его главным текстом является роман «Аномалия» (2020), за который он получил Гонкуровскую премию. 
Обратимся к более раннему детективному роману «Исчезновение Перека» («La Disparition de Perek», 1997), потому что это одна из наиболее ранних импликаций Ботюля в художественный текст в принципе. Данный текст написан достаточно просто, и он является примером откровенного эпигонства. Во-первых, произведение буквально включает странную фамилию Перека в измененном виде (ср: Perec vs. Perek), не свойственную французскому языку и вообще возникшую по-случайности (это достаточно распространенная польская фамилия «Перец», которую так транслитерировали). Во-вторых, текст близко воспроизводит сюжетную логику двух произведений Перека — «W, или Воспоминание детства» (1975): главный герой Габриэль ищет Филиппа Перека у Ле Теллье, потому что они оба в детстве потеряли родителей (это часть сюжета романа Перека, в котором Перек-взрослый ищет Перека-ребенка); «Исчезновение» (1969): у Перека, как и у Ле Теллье, несмотря на сложное расследование, герои-сыщики не получают утешительного результата, хотя тайна становится относительно явной в конце произведения. В-третьих, в предисловии сам Ле Теллье извиняется за подобное, отчасти обманчивое, название, поскольку его текст, хоть и отсылает к Переку, но на проверку оказывается слишком простым.	Comment by dns: Прям так жестко? Термин маркирует низкие художественные достоинства текста.	Comment by dns: Согласование с чем?	Comment by dns: Вместо двоеточия ввести пояснение.
Роман Ле Теллье повествует о непрофессиональном сыщике Габриэле, который пытается узнать истинную причину исчезновения Филиппа Перека. Последний увидел то, что не стоило видеть обычному смертному — двойников и сложные схемы продления жизни богатых людей в современном обществе. Расследование, хоть и заканчивается обнаружением реальных причин множественных исчезновений (не только Перека), не приводит к какому-либо утешающему результату — герои оказываются не в состоянии обвинить преступников. 
Помимо упоминания в предисловии, в данном тексте Ле Теллье наличествует четыре отчетливых интервенции Ботюля в художественное пространство текста, все они функционируют схожим образом, играя роль подтекста («subtext» в понимании М. Риффатера [14, p. 76–78] как то, что позволяет тексту быть реалистичным). Отметим, что эффект реальности, достигаемый взаимодействием главного героя Ле Теллье с книгой Ботюля, оказывается на упреждение уникальным, потому что сам Ботюль является лишь правдоподобным явлением, а не феноменом действительности. Чаще всего обращения к Ботюлю оказываются развернутым сравнением, передающим переживания главного героя. Также любопытно, что во всех случаях нарратор не ставит под сомнение существование и реальность Ботюля. 	Comment by dns: формируют что?
Впервые в романе Ботюль возникает еще до того, как Габриэль решает заняться делом об исчезновении Филиппа Перека: «Габриэль не ответил и спокойно перечитал статью. Его родители тоже умерли, когда ему было пять лет, и эта общая драма создала уникальную близость между ним и этим парнем, который исчез, а затем был убит, интимную связь, которую он не знал и не хотел никому объяснять, таинственное родство, рожденное от абсолютной боли, от познания безутешного, как сказал бы Жан-Батист Ботюль» [15, р. 34].
В данном отрывке воспроизводится несуществующая фраза Ботюля про «тайное родство». Отсылка к биографии не считывается, потому что мы ничего не знаем о его родственных связях. Однако сама фраза задает иронически высокий тон общему состоянию текста. «Познание безутешного» намекает на тот факт, что ни Перек, ни Габриэль не смогут приоткрыть завесу тайны, понять настоящую причину трагедии: смерти или исчезновения собственных родителей. Эта фраза также любопытно ложится не только на фикционального Перека (Perek), но и на реального писателя (Perec). Наличие Ботюля в жизни Габриэля характеризует именно главного героя, а не весь текст: Габриэль также оказывается ненастоящим сыщиком, как и сам Ботюль является выдуманным философом. Более того, он пользуется Ботюлем как фигурой, вдохновляющей его на поиск, и берет с собой его книгу.	Comment by dns: так таинственное или тайное?	Comment by dns: как так? Обычно ирония снижает тон.
Далее в тексте можно увидеть, что Ботюль оказывается не только упоминаемой фигурой сравнения, но и возникает в виде несуществующей книги «переписки между Цвейгом и Ботюлем», которую Габриэль берет с собой на «задание»: «Габриэль положил в гардероб футболку, свитер, две пары носков и двое трусов. На стол он положил свою прикроватную книгу: переписку между Стефаном Цвейгом и Жаном-Батистом Ботюлем, большую книгу, охватывающую Первую мировую войну, межвоенный период и завершившуюся адом в июле 1941 года. Цвейг должен был покончить жизнь самоубийством вместе со своей женой в следующем году в Петрополисе, Бразилия, узнав о новых победах Гитлера. Ботюль умер пятнадцать лет спустя от серьезной болезни. Но это никого не волнует. Более того, в толковом словаре Робера вы не найдете ничего между Себастьяном Боттеном и Маркосом Боцарисом. Ботюлю тоже было бы наплевать» [15, р. 46].
Развернутое описание ситуации с Ботюлем и Цвейгом передает тревогу Габриэля, отправляющегося в опасное путешествие под видом сыщика, выдумывающего себе множество личностей — отчасти как и сам Ботюль, личность и мировоззрение которого создается множеством автором в различных «мирах истории». Это мировоззрение Ботюля не может быть собрано в полноценном виде, как и например мировоззрение Гаспара Винклера (alter ego многих текстов Жоржа Перека) [16], поскольку эти «Ботюли» представляют собой разных фикциональных субъектов. 	Comment by dns: пунктуация здесь и выше после «отчасти»
Кроме того, впервые в тексте нарратор подтрунивает над ситуацией письма и сообщает странную вещь: читатель ничего не сможет найти о Ботюле в классическом толковом словаре, как будто проверяя читательскую способность к сверке фактов. Усердный читатель, безусловно, найдет подтверждение авторским словам, однако текст написан так, как будто Ботюль просто малоизвестный философ, недостойный упоминания в маститых словарях — и всего-то. Более того, этот пассаж становится вдвойне подозрительным от того, что во многих «Роберах» можно найти имя Перека (Perec), хоть и написанное не так, как у Ле Теллье. Обрывает все последняя фраза, в который отмечается отношение Ботюля к собственной непопулярности, оно якобы свидетельствует о его возможности существования. 	Comment by dns: Так речь о читателе или об автор?	Comment by dns: возможном? 
[bookmark: docs-internal-guid-a828298d-7fff-00e5-2d][bookmark: docs-internal-guid-75048d71-7fff-2145-4d]В следующем отрывке Габриэль используют уже упомянутую книгу переписки Ботюля с Цвейгом как своего рода гадание или книгу-талисман, которая подтверждает правильность выбранного алгоритма действий героем. Габриэль проверяет и спрашивает себя, что ему дальше делать, в итоге книга переписки ему намекает, что некоторые вещи раскрываются и становятся явными лишь спустя много лет, что добавляет уверенности герою в его занятии: «Таким образом, от Перека не осталось ничего, кроме двух пробирок: в одной был кусок печени, в другой — легкого. Полная аннигиляция. Немного ошеломленный, Габриэль схватил увесистый том “Переписки Ботюля-Цвейга”. В своем письме Цвейгу от 23 февраля 1917 года прекрасный Жан-Батист писал:	Comment by dns: выбранного героем алгоритма действий.
[bookmark: docs-internal-guid-a828298d-7fff-00e5-21][bookmark: docs-internal-guid-75048d71-7fff-2145-41]“Вы жалуетесь на головные боли, но знаете ли вы, дорогой Стефан, что некоторые смертельные болезни обязаны своим относительно безвредным характером тому факту, что они появляются только после ста пятидесяти лет инкубации?”» [15, р. 68].
Как мы сказали, Габриэль не совсем гадает, но пытается проверить, как поступал или рефлексировал другой фикциональный персонаж, философ Ботюль. Любопытно, что сама придуманная цитата достаточно двусмысленна: с одной стороны, она может значить, что «ничего страшного, бывает и хуже», с другой стороны, что из того, что осталось от Ф. Перека (пробирки) все еще можно сделать некоторые выводы, провести разные виды анализа, чем далее и занимается герой и его помощники.
Последний раз в тексте фигура Ботюля возникает в момент появляющегося романтического интереса Габриэля и заведения новых знакомых в среде товарищей Филиппа Перека. Главный герой снова проверяет некую «правильность» действий в сравнении с Ботюлем, однако на этот раз речь идет о подмене личности, выдумывании для себя другого имени: «Воцарилось тяжелое молчание. На ум детективу пришло трогательное письмо Жана-Батиста Ботюля Цвейгу. Еще подростком, Ботюль, чтобы соблазнить молодую девушку, придумал себе вымышленное имя — Джованни Кальвино. Философ объяснил это так: “Не думайте, что я создал характер искателя приключений. Нет, я очень мало рассказывал о себе. Даже если бы я сохранил свое настоящее имя, мне бы захотелось приукрасить себя. Этот Джованни Кальвино, живший во мне, был тише меня. Тебе это покажется странным, мой дорогой Стефан, но в течение тех нескольких недель, когда я жил под своим вымышленным именем, я правда считаю, что был самим собой”» [15, р. 118].	Comment by dns: к кому?	Comment by dns: сравнивая себя с…?
В данной несуществующей цитате сообщается необычная идея о том, что человек как психологически полноценная личность способен выдумывать для себя не просто отдельные маски и нормы поведения, но другое имя и психологический портрет, в соответствии с которым он может действовать и чувствовать себя самим собой. Несмотря на то, что подобные рассуждения отсылают читателя к теории множественной личности [17, с. 10], которая отчасти затронута в другом романе Ле Теллье («Аномалия», 2020), она никак не проявляется в данном тексте: Габриэль всегда ведет себя одинаково, под прикрытием выдумывая для себя ряд разных личностей (журналист, сыщик, медик и др.), и он никогда не становится другим субъектом. В контексте психологического портрета читатель вряд ли сможет разделить начальное положение дел, когда он выпивает в баре с знакомыми и узнает о деле Перека, от схожей ситуации в конце романа, когда подтверждается случай еще одного исчезновения, о котором заранее было известно Габриэлю, но он ничего с этим не смог сделать. В этом плане важно, что герой Ле Теллье лишь пытается походить на Ботюля и вдохновляется им, но не является подобным метаперсонажем. 
Таким образом, в «Исчезновении Перека» Ле Теллье достаточно скромно имплементирует Ботюля, используя его как часть внутренней мотивации в поведении главного героя. Ботюль выступает некоторой формой поддержки эмоционально-психологического состояния Габриэля в критические моменты, когда он не знает, что делать дальше, или же проверяет правильность своих действий через обращение к переписке Ботюля-Цвейга. Вымышленный философ оказывается не только игрой с читателем и ироническим подтруниванием над производством письма, его эфемерностью (читай: возможностью работать с несуществующим в разных степенях), но активным приемом автора в мотивировке, если не сюжетного развития, то поведения главного героя, история которого понятна гораздо менее, чем жизнь Ф. или Ж. «Переков».	Comment by dns: Получается, что персонаж есть прием поведения другого героя.

Заключение 
Жан-Батист Ботюль является вымышленным философом, который был придуман Фредериком Пажесом, но впоследствии стал популярным героем для множества текстов разных писателей, т.е. трансфикциональным метаперсонажем. Он является метаперсонажем, потому что никогда не присутствует в роли реального актанта, но лишь в функции комментария или повествования, он никогда не является настоящим действующим субъектом текстов, но при этом он якобы существует в действительности из-за его (вымышленных) связей с реальными людьми, например Стефаном Цвейгом. 	Comment by dns: Повтор.	Comment by dns: Повтор. Заключение не место для примеров.
В творчестве Эрве Ле Теллье фигура Ж.-Б. Ботюля занимает важное место, автор прибегает к ней как к приему письма, который, подобно метафорическому размышлению о другом авторе, мог бы окрасить тем или иным образом персонажей, но при этом оставаться некоторой постиронией над происходящим. Таким образом, главная роль Ботюля, по крайней мере в текстах Эрве Ле Теллье, может быть обозначена как иронико-мотивационная, хотя наличие Ботюля в тексте этим не ограничивается.	Comment by dns: Непонятно.
Ботюль как трансфикциональый метаперсонаж сам по себе ничего не определяет, но при этом объединяет множество текстов общей фигурой, которая, возможно, не более вымышленная, чем представления тех или иных зарубежных писателей о Достоевском, или даже такой версии творчества Толстого и Достоевкого как — Толстоевский (это не мистификация, а скорее компаративный концепт) [17, с. 11]. Само существование Ботюля и его «нормальное» функционирование в текстах писателей как философа, по отношению к которому совершают отсылку, ставит специфический вопрос о работе вымысла и нашего восприятия текстуальных двойников реальности — как «призраков» в том смысле, которое в это понятие вкладывал Жак Деррида [18, с. 15–16]. В этом контексте Ботюль оказывается чистым «призраком» без могилы и даже тела, но при этом он участник дискурса о жизни других фикциональных и фактуальных сущностей. Наконец, настоящая работа не претендует на какую-либо завершенность изучения феномена, кроме анализа представленного романа Ле Теллье, статья лишь прокладывает путь к возможному обсуждению «миров истории» Ботюля как трансфикционального метаперсонажа в современной французской литературе.	Comment by dns: Тогда зачем вообще об этом тем более в заключении?

Список литературы

1. Carpenter S. Mystification et esthétique moderne //  Romantisme. 2012. № 156 (2). Р. 13–24. https://doi.org/10.3917/rom.156.0013.
2. Jeandillou J-F. Esthétique de la mystification. Tactique et stratégie littéraires. Paris : Minuit, 1994. 240 p.
3. Cohen A. Jean-Baptiste Botul: La Vie sexuelle d'Emmanuel Kant. Présentation, traduction et notes de Frédéric Pagès, 1999 // Dix-Huitième Siècle. 2001. № 33. P. 699. URL : https://www.persee.fr/doc/dhs_0070-6760_2001_num_33_1_2448_t1_0699_0000₂ (дата обращения: 04.07.2025).
4. Lacelin A. BHL en flagrant délire : l’affaire Botul. URL : https://www.nouvelobs.com/essais/20100208.BIB4886/bhl-en-flagrant-delire-l-affaire-botul.html (дата обращения: 04.07.2025). 
5. Là-bas si j'y suis. Botul n'existe pas, je l'ai rencontré! URL : https://la-bas.org/spip.php?page=article&id_article=1876 (дата обращения: 04.07.2025).
6. Roubaud J. Botulisme et oulipisme // Bibliothèque Oulipienne volume 9. Montreuil : Le Castor Astral, 2014. 333 p.
7. Jeandillou J-F. Supercheries littéraires : La vie et l'œuvre des auteurs supposés. Nouvelle édition revue et augmentée. Genève : Librairie Droz, 2001. 680 p.
8. Botul J.-B. La vie sexuelle d'Emmanuel Kant. Paris : Fayard, 1999. 93 p.
9. Saint-Gelais R. Fictions transfuges: La transfictionnalité et ses enjeux. Paris : Seuil, 2011. 608 p.
10. Ryan M.-L. From Possible Worlds to Storyworlds: On the Worldness of Narrative Representation // Possible Worlds Theory and Contemporary Narratology. Lincoln : University of Nebraska Press, 2019. P. 62–87.
11. Муравьева Л. Е. Экзофикшн и энактивистские нарративы в современной французской литературе // Studia Litterarum. 2022. № 7 (3). C. 30–51. https://doi.org/10.22455/2500-4247-2022-7-3-30-51  , EDN: AKHXYC.
12. Рикер П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. М.; СПб : Университетская книга, 1998. 313 с.
13. Botul J.-B. Nietzsche et le démon de midi. Paris : Fayard, 2004. 128 p.
14. Riffaterre M. Fictional Truth. Baltimore : The Johns Hopkins University Press, 1990. 160 p.
15. Le Tellier H. La disparition de Perek. Paris : Gallimard, 2022. 160 p.
16. Кириченко В. В. Трансфикциональная проблема: Кто такой Гаспар Винклер? // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. Серия: Филология. 2018. № 6. С. 216–223. EDN: YTIBNB.
17. Байяр П. Загадка Толстоевского. М. : Текст, 2019. 205 с.
18. Деррида Ж. Призраки Маркса. Государство долга, работа скорби и новый интернационал. М.: Logos-altera, «Ecce homo», 2006. 256 c.   



