Полемика с Ф. Фенелоном: грани пародии в романе «Телемак наизнанку» П.-К. Мариво

Г. П. Фирсова
Институт мировой литературы имени А. М. Горького Российской академии наук (ИМЛИ
РАН), Россия, 121069, г. Москва, ул. Поварская, д. 25а

Фирсова Галина Петровна, аспирант Отдела классических литератур Запада и сравнительного литературоведения, galina.p.firsova@gmail.com, https://orcid.org/0009-0008-9525-9918

Аннотация. Настоящая статья посвящена осмыслению полемики романа «Телемак наизнанку» П.-К. Мариво (1714) с «Приключениями Телемака» (1699) Ф. Фенелона в контексте «спора о древних и новых». Отмечается, что, несмотря на интерес исследователей к роману, специфика его поэтики не была изучена в рамках полемической ориентации на предшественника, отсюда цель статьи — рассмотреть особенности отношений героя и действительности в контексте полемики с Фенелоном, основанной на принципе пародии. Автор исследования обозначает, что в романе Мариво пародия строится на снижении эпического пафоса героев и действительности: Бридерон и его дядя Фосион относятся к последней опосредованно, усматривая в ней сходства с приключениями Телемака и подражая им, что обусловливает особенность романа, которая состоит в подчинении интертекстуальности подражанию героев (Ж.-П. Сермэн). В процессе анализа выясняется, что отношения героя с действительностью не ограничиваются интертекстуальностью и также характеризуются авторефлексией: рассказ-в-рассказе Бридерона демонстрирует вплетение аллюзий во внутренний диалог героя, а затем нарастание авторефлексивных средств произведения в эпизоде карнавала — объектов-метафор, а также глаголов чувств, направленных как на самосознание героя, так и роман в целом. Делается вывод о том, что критическая оценка героем карнавала делает его одновременно объектом и субъектом полемики, обозначается также его связь с романом: происходит инициация Бридерона, и параллельно обличаются установки Фенелона, что позволяет воспринимать карнавал и путь героя в целом как метафору подражания старым образцам и инструмент литературной пародии. 	Comment by dns: Про этот контекст в статье ничего нет	Comment by dns: ? эпический пафос? Снижение и пафоса и действительности? Как это? Здесь и далее желтым неудачные формулировки, стиль.	Comment by dns: ???	Comment by dns: Чья связь? Героя?
	Comment by dns: Какие установки?

[bookmark: _Hlk86401601]Ключевые слова: французская литература XVIII в., П.-К. Мариво, Ф. Фенелон, пародия, роман, интертекстуальность, авторефлексивность, полемика. 

Polemic with François Fenelon: the facets of parody in the novel “Le Télémaque travesti” by Pierre Carlet de Marivaux 

G. P. Firsova
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences, 25a, Povarskaya
St., Moscow 121069, Russia

Galina P. Firsova, galina.p.firsova@gmail.com, https://orcid.org/0009-0008-9525-9918 

Abstract. This article is devoted to understanding the polemic of the novel “Le Télémaque travesti” by Pierre Carlet de Marivaux (1714) with “Les Aventures de Télémaque” (1699) by François Fenelon in the context of the Quarrel of the Ancients and the Moderns. It is noted that despite the interest of researchers in the novel, the specifics of its poetics were not considered within the framework of a polemical orientation towards its predecessor, therefore, the purpose of the article is to consider the peculiarities of the hero's relationship with reality in the context of the Fenelon polemic, based on the principle of parody. The author of the article indicates that in Marivaux's novel, the parody is based on reducing the epic pathos of the characters and reality: Brideron and his uncle Phocion treat the latter indirectly, seeing in it similarities with the adventures of Telemachus and imitating them, which determines the peculiarity of the novel consisting in subordination of intertextuality to the imitation of heroes (J.-P. Sermain). In the process of analysis, it turns out that the hero's relationship with reality is not limited to intertextuality and is also characterized by autoreflexion: Brideron's story-within-a-story demonstrates the interweaving of allusions into the hero's inner dialogue, and then the growth of the work's autoreflexive means in the carnival episode such as objects-metaphors and verbs of senses aimed at both the hero's self-awareness and the novel in general. It is concluded that the hero's critical assessment of carnival makes him both an object and a subject of polemic, and his connection with the novel is also indicated: Brideron's initiation takes place and Fenelon's attitudes are exposed in parallel, which makes it possible to perceive carnival and the hero's path as a whole as a metaphor for imitating old patterns and an instrument of literary parody.

Keywords: French Literature of the XVIIIth Сentury, Pierre Carlet de Marivaux, François Fenelon, Parody, Novel, Intertextuality, Autoreflexivity, Polemic. 	Comment by dns: Без прописных букв

Роман «Телемак наизнанку» П.-К. Мариво (1714) является пародией романа «Приключения Телемака» (1699) Ф. де Салиньяка де Фенелона. Вопрос рецепции применительно к данному произведению Мариво рассматривают такие французские исследователи, как А. Шерель, Ж. Женетт, Р. Грандерут и Ж.-П. Сермэн [1; 2; 3; 4], а также авторы некоторых статей [5; 6]. Творчество Мариво — и роман «Телемак наизнанку», в частности — пользуются интересом в отечественной науке, что подтверждается работами В. Д. Алташиной, Н. Т. Пахсарьян, К. А. Чекалова [7; 8; 9; 10]. Тем не менее, особенности поэтики этого романа не рассматриваются подробно в контексте полемики с Фенелоном. Роман «Телемак наизнанку» не только изучен частично, но и не переводился на русский язык. 	Comment by dns: Пародией на роман (?)	Comment by dns: В чем противопоставление?
Называя роман «бурлескной травестией» вышеупомянутого произведения Фенелона, Мариво обозначает таким образом ориентацию на предшественника. При этом произведение не отвечает в полной мере ни условиям травестии, ни пародии. Как отмечает Ж. Женетт в своей работе «Палимпсесты», травестия была призвана модифицировать стиль прототекста не меняя его тематику, пародия, наоборот, меняя тематику не модифицирует стиль [2, p. 35]. Представляется, что в «Телемаке наизнанку» происходит как снижение стиля, так и тематики. Здесь нельзя не вспомнить, что последнее достигается снижением социального положения персонажей, которые являются, как замечает Ф. Дэлоффр, «деревенскими буржуа» (“bourgeois du village”) [11, p. 1253]. Это позволило Ж. Женетту предложить понятие «смешанная пародия» [2, с. 197]. Ю. Н. Тынянов в своей работе «О пародии» называл особенностью настоящего явления «характер комического сдвига систем» [12, с. 299]. Подобный сдвиг рассматривается исследователями прежде всего как значительное упрощение описываемой действительности, которая в романе предстает актуальной для Мариво, а не эпической. Перед читателем проходят уже не герои Античности (отправляющийся на поиски своего отца Улисса Телемак и его наставник Ментор, который стремится воспитать не только образцового юношу, но и правителя). Это современные Мариво жители Франции — «молодой Бридерон и его дядя Фосион, которые прочитав “Приключения Телемака” Фенелона отождествляют себя с героями» [11, p. 1253] и начинают им подражать. В связи с таким отношением к действительности Сермэн отмечает: «Интертекстуальная связь между двумя Телемаками подчинена изображению миметической деятельности обоих героев: именно история их подражания выходит на первый план и интересует нас здесь» [4, p. 86]. Так обнаруживается не исследованная ранее проблематика. Какими особенностями характеризуются отношения героя и действительности в условиях полемической ориентации на предшественника?	Comment by dns: А где он так называет? В Avant-propos de l’auteur речь идет о  divin Homère	Comment by dns: Ссылка со страницей после кавычек!
	Comment by dns: Какого? Смешанной пародии? Непонятно, Тынянов ссылается на Женетта?! Или говорит о том же / схожем явлении другими словами?	Comment by dns: ? Изображается Мариво актуальной, а не эпической?	Comment by dns: Лучше снять вопрос и сформулировать цель исследования.
Прежде чем рассматривать данные особенности непосредственно, необходимо выяснить контекст и природу этой ориентации. «Телемак наизнанку» был опубликован в 1736 г., то есть значительно позже даты написания, когда Мариво уже прославился как драматург и автор романа рококо «Жизнь Марианны». Дэлоффр отмечает нежелание читателей и самого Мариво приписывать роман «Телемак наизнанку» его автору [11], поскольку совершенство стиля, выработанное в более поздних произведениях, отсутствовало в этом примере его раннего творчества. Роман принадлежал другой историко-литературной эпохе и возник в условиях «спора о древних и новых», в котором Мариво отстаивал позицию современных писателей на творчество, не ориентированное на античные образцы. Пародия использовалась, таким образом, в целях полемики: герои, не осознавая абсурдности своей установки, благодаря чему появляется иронический эффект [4, с. 87], используют роман Фенелона как учебник «благородного поведения». 	Comment by dns: Страница	Comment by dns: Герои <…> используют роман <…>, благодаря чему появляется <…> (?)	Comment by dns: Что означают кавычки?
Целью пародии и критики является при этом не произведение Фенелона само по себе, а отношение к навязанной традицией модели [6, p. 87]. Сермэн выделяет критическое отношение Мариво к попытке Фенелона встроить «Приключения Телемака» в классическую гомеровскую традицию; а также критикуется дидактический подход к произведению, чтение которого служило воспитанию подопечного Фенелона, герцога Бургундского: «Подражайте моим персонажам, моему тексту, подражайте Гомеру, как мне: вот, что он видит в тексте Фенелона, на который отвечает <…>, придумывая персонажей, которые подражают своим героям, и так обличая его схоластический подход в подражании Гомеру» [4, p. 85]. Подчеркивая отсутствие реалистической установки у Фенелона, Грандерут видит отличие Мариво в том, что его роман является «реалистическим повествованием пути юного крестьянина, воплощающего земную мудрость» [3, p. 151]. 	Comment by dns: Модели чего?	Comment by dns: См выше – выделяет. Несогласование	Comment by dns: О пути (?)
При этом отмечается преемственность воспитательного аспекта. Пуйо подчеркивает общность дидактического подхода Мариво и Фенелона, который состоит в инициации героя путем «столкновения с действительностью» [6, p. 92]. Телемак Фенелона, ведомый Ментором, должен непосредственно сам столкнуться с искушениями для прохождения инициации. Однако в случае Мариво между героем и действительностью посредником являются приключения Телемака, которым Бридерон пытается соответствовать. Это позволяет представить саму возможность становления и воспитания в ироническом свете, представляя героя, вся роль которого сводится к подражанию. 
Интертекстуальные аллюзии на роман Фенелона, таким образом, становятся важной составляющей пути героя на уровне сюжета, повышая при этом интерес к повествованию. Помимо этого, столкновение героя с действительностью характеризуется и другими повествовательными особенностями. Так, рассказ-в-рассказе Бридерона, открывающий III книгу романа и адресованный Мелисетре (Калипсо у Фенелона) представляет собой повествование от первого лица и позволяет выявить не только интертекстуальные аллюзии, но и авторефлексию героя. 	Comment by dns: Аллюзии не могут быть составляющей пути героя
Перед нами три эпизода приключений Бридерона, которые он проживает с опорой на опыт Телемака, каждый раз находя соответствия между своей действительностью и примерами предшественника. Венера становится у него юной пастушкой, корабль киприотов каретой, а храм богини Венеры карнавальным балом: «Ему [Телемаку] снились Венера и Купидон, а мне то, о чем вы сейчас услышите: я увидел девушку, пастушку»[footnoteRef:1] [13, p. 769–770]. «И тогда я сказал про себя: эта карета здесь заместо корабля киприотов, которых Телемак встретил, возвращаясь из Тира» [13, p. 769]. «Я сказал про себя: Мальчик, вот и ты на острове Кипр, а этот бал для тебя заместо храма Богини, в котором Телемак увидел столько непотребств; ты найдешь их здесь» [13, p. 772]. [1:  Перевод здесь и далее принадлежит автору статьи.] 

 Дидактизм героя Бридерона проявляется в желании соответствовать образцу. Здесь он обусловлен ориентацией на предметный уровень произведения Фенелона и при этом вплетен во внутренний диалог с самим собой. Свойственное для речи героя повторение («я сказал про себя») включает установление соответствий между действительностью и романом Фенелона в его личный внутренний поиск. 	Comment by dns: Свойственное речи (?)
Другой особенностью саморефлексии на повествовательном уровне является обращение к себе в третьем лице («мальчик»), что образует дистанцию по отношению к своему я и напоминает обращение наставника к ученику. Как результат, Бридерон становится своим же проводником на пути к инициации: фигура наставника смещается внутрь ученика. 
В этой связи сделаем важное отступление: внешнее обстоятельство, которое способствует такому смещению объясняется практически полным самоустранением героя-наставника. Пуйо и Грандерут, останавливаясь на воспитательном аспекте романа Мариво, отмечают, как изменяются отношения между ними. Хотя тематика сюжета Мариво аналогична роману Фенелона, здесь ученик и наставник уравниваются, поскольку оба ориентируются на модель предшественника и вызывают одинаково иронический эффект. К. Дюфло выделяет именно отношения наставника и ученика, выведенные в романную форму, как инновацию Фенелона и структурный элемент воспитательного романа, отмечая продолжение этой линии, но уже в пародийном ключе, у Мариво [14, p. 43]. 	Comment by dns: Между кем?
Это изменение приводит к тому, что расставание ученика и наставника здесь не ограничивается просто внешним событием (у Фенелона Ментор попадает в рабство и поэтому не может сопровождать героя на Кипре). Фосион заявляет о личном нежелании следовать за Бридероном: «Вы должно быть не в себе, если думаете, что мне нечем больше заняться, как служить костылем вашему разуму» [13, p. 775]. В отсутствие фигуры наставника, роль авторитета закрепляется за произведением Фенелона, именно оно продолжает служить герою «костылем» в его приключениях.
В следствие этого, усиливается и ориентация на себя в эпизоде бала, становясь основной для него. При сохранении опоры героя на роман «Приключения Телемака», здесь он уже не ограничивается им одним. Ближе к эпизоду бала, когда карета, на которой он передвигается, ломается, Бридерон даже обозначает несоответствие пафосу Телемака: «Лакеи пытались выправить колеса, но падали на спины, пытаясь встать. Вот занятие по мне: не всегда получается походить на Телемака» [13, p. 771]. Здесь лишь намечается критический взгляд героя на собственное подражание: для сохранения иронического эффекта он так и не разовьется в отказ от модели Фенелона. 	Comment by dns: Для кого / чего (?)	Comment by dns: Кто он (?)	Comment by dns: Это же установка автора, а не героя, так?	Comment by dns: Он?
Обретение героем дидактической опоры в себе при этом продолжается, но уже за счет иных, не только интертекстуальных средств. Столкновение с действительностью начинает характеризоваться использованием собственных авторефлексивных средств произведения — метафор, а также частотности глаголов чувств. 	Comment by dns: Почему метафора является авторефлексивным средством? Мысль интересная, но ее надо развить и обосновать
Благодаря этому эпизод бала-карнавала представляет собой выход героя из череды соответствий. Бридерон замечает в карнавале аномалию: «Я участвовал, хотя прекрасно видел, что эта действительность не принадлежала ни Бридерону, ни Телемаку» [13, p. 772]. Итак, выделяется некая третья действительность, которая не будет соответствовать ни его собственной, ни эпическому идеалу Телемака.
В отличие от предыдущих эпизодов, здесь нам представляется концентрация, согласно Л. Дэлленбаху, «эмблематических метафор текста» [15, p. 125] или, согласно современному исследованию Л. Фресса и Э. Весслера, «авторефлексивных предметов» [16], являющихся атрибутами карнавала — одежда, маски, зеркало. Они запускают игру внешнего и внутреннего, приглашая героя к более активному чувственному постиганию себя и мира. Одновременно с этим они позволяют представить данный эпизод как метафору подражания старым образцам и служат полемике с Фенелоном, в чем, собственно, и состоит их авторефлексивная роль — осмыслить героя и роман в рамках спора с предшественником. 	Comment by dns: Слово-паразит, встречается 16 раз!	Comment by dns: В этом эпизоде, в отличие от предыдущих, нам видится, согласно Делленбаху, концентрация …	Comment by dns: Страница!	Comment by dns: Постижению (?)
На уровне сюжета они играют важную дидактическую роль на пути героя, поскольку позволяют отделить видимое от действительного. Происходит столкновение с масками и переодеванием, в ходе которого Бридерон обнаруживает действительное за видимым. Сначала, надевая маску, он теряет свое я, а зеркало, в частности, становится инструментом в осознании этого: «Меня проводили на бал: меня вырядили не пойми как. У меня был маска, которая скрывала лицо, и я более не знал, кем был, когда посмотрел в зеркало. <…>, я больше не Бридерон» [13, p. 772].
Примечательно, что потеря я сопряжена с отсутствием речевой формы внутреннего диалога («я сказал про себя»), выявленной ранее. Она возвращается по завершении приключения, обозначая возвращение к своему я и действительности: «Вот так пинком, сказал я про себя, упал в грязь. О Телемак! О мой отец Бридерон!» [13, p. 774]. Упоминание Телемака здесь указывает на возвращение к изначальной установке на предшественника и восстановление контроля над собой и действительностью. 
 Надевание маски, c метафорической точки зрения, отсылает к тому, как сам Бридерон пытается примерить на себя образ Телемака, и считывается в первую очередь нами как читателями. Наконец такой же метафорой подражания и замены действительного желаемым становится переодевание старых дам, которые пытаются увлечь молодых людей приятной наружностью: «Однако я заметил безумных старух, сидевших в ряд: они были настолько морщинисты и уродливы, что специально надели прекрасные одежды, чтобы не было видно их уродливых лиц» [13, p. 773].
Метафора также отсылает к названию романа — travesti. Переодеваются здесь не только персонажи, буквально меняя облик, а также подражая героям Фенелона. Само произведение подражает по обратному пародийному принципу с целью подержания полемики. Именно метафоричность в данном случае и обеспечивает полемичность с текстом Фенелона, поскольку буквально показывает, выводя переодетых персонажей, неприглядную изнанку подражания старым образцам. 	Comment by dns: Так оно нигде не дается. Думается, логично это сделать при первом упоминании (1 абзац).	Comment by dns: Подражает, пародирует и ведет полемику автор, а не произведение (оно является пародией).	Comment by dns: Что значит обратный пародийный принцип?
Герой одновременно соприкасается с действительностью карнавала, проходя инициацию, но также используется Мариво для косвенной критики ориентации на старые образцы. Так через риторический вопрос, указывающий на жалкое положение дам, которые вынуждены казаться, а не быть, Бридерон замечает: «Чему служат маски, как ни тому, чтобы взволновать плоть тех, кто их видит?» [13, p. 773]. Здесь дидактический смысл касается как лично героя, так и романа. Его можно сформулировать следующим образом: всякая видимость скрывает действительность, которую рано или поздно обнаруживает герой, а современный писатель в свою очередь отражает это в полемическом и пародийном ключе.
Обнаружение действительности здесь характеризуется активным участием органов чувств героя. В данном эпизоде более частым становится употребление глаголов зрения, осязания, которые вплетаются в процесс постигания действительности. Зрение, в частности, подчеркивается глаголами из приведенного выше отрывка: «замечать» (“apercevoir”), «видеть» (“voir”), «всматриваться» (“lorgner”). Затем чувство осязания также вторгается в повествование и связывается с потерей контроля над собой. Предположения Бридерона о последней проверяются и опровергаются чувственным опытом: «У меня в теле будто горело пламя, и мне казалось, что следовало ловить поцелуи, чтобы погасить его. Но черт возьми, все выходило наоборот» [13, p. 773]. Пытаясь избежать искушений, Бридерон говорит влюбленной в него девушке: «Оставьте меня, ведь если вы коснетесь меня, прощай карета, честь и мудрость, которые меня подведут» [13, p. 773]. Тактильность здесь связывается с потерей контроля над самим собой и утратой разума, являясь одновременно проводником действительности. В этой связи вспомним статью Е. Д. Дмитриевой об особенностях французского либертинажа. В ней говорится о кодексе «порядочности» XVII в., согласно которому человек должен был «познавать собственную природу» [17], чтобы защититься от страстей. Возможность распознать данную концепцию указывает на связь романа с актуальными для рубежа веков идеями о становлении человека, хотя вместе с этим они обличены в пародийную форму. В романе герой, сталкиваясь с действительностью в ее чувственном проявлении, уступает ей. Она берет над ним верх, что на уровне повествования выражено повторением глагола осязания: «Так все и случилось: я хотел без устали касаться и снова касаться, как в последний раз» [13, p. 774]. 	Comment by dns: ??? Первой, последней – несколько раз встречается такое не очень удачное построение фразы.	Comment by dns: Е.Е. Дмитриевой	Comment by dns: Каких веков?
Зрение и осязание, будучи важными с позиции идей эпохи о познании, оказываются одновременно вплетены в автометарефлексию и полемику за счет связи с объектами-метафорами. Ведь маска, зеркало и одежда являются также предметами конкретно-чувственного мира, проблематизируя отношения романа и реальности, вымысла и правды, être и paraître. Такая игра и динамика позволяют уточнять в том числе соотношение с идеями эпохи романа «Телемак наизнанку», в котором прослеживаются либертенские тенденции. 
Подходя к некоторым итогам, скажем, что у Мариво столкновение героя с действительностью характеризуется контролем своего пути и себя при помощи текста-предшественника. Вместе с этим такой контроль производит иронический эффект, поскольку выявляемые соответствия осознаются читателем как сниженные и несостоятельные по отношению к приключениям Телемака, но не осознаются как таковые героем. Для Бридерона проживание действительности представляется возможным двумя путями: с опорой на эпический идеал Фенелона и собственное лично-чувственное проживание. В эпизоде карнавала столкновением с действительностью проходит уже не столько в попытке следовать модели текста-предшественника, сколько в непосредственном проживании ее — через потерю собственного я и возращение к нему в процессе чувственного опыта.	Comment by dns: Вы про автора или про героя – непонятно из фразы.
Такого рода рефлексивное соприкосновение с действительностью отсутствует в произведении Фенелона, в котором Телемак в первую очередь герой действия и опирается не на себя, а авторитет Ментора, которому принадлежит мораль, призванная обеспечить усвоение подопечным урока. Это подтверждает вывод Пуйо об особенности воспитательного принципа «Телемака наизнанку» и его отличии от предшественника: единственным авторитетом в рамках поэтики романа становится действительность, а также ориентация на собственное я в столкновении с жизненным опытом [6, p. 95]. 
Однако в таком случае не учитывается то, что сам герой в этом рассказе-в-рассказе служит полемике с установками Фенелона. Бридерон, рассказывая о своем подражании, оказывается субъектом и одновременно объектом полемики. Через его рассказ осуществляется критика Фенелона, и вместе с тем Бридерон сам предмет иронии и комизма, что происходит благодаря различным особенностям, сплетающим сюжет и то, как о нем повествуется: интертекстуальность, авторефлексия, направленная на героя, а через него и пародийную составляющую произведения. 
В итоге за счет смены этих повествовательных форм столкновение героя с действительностью идет параллельно становлению самого произведения в условиях полемики. Путь героя по отношению к полемичности повествования начинает восприниматься метафорически, поскольку зыбкость я, переодевание обличают в глазах читателя несостоятельность ориентации на старые образцы. Авторефлексивные характеристики в речи героя выводят полемику на новый уровень: пока Бридерон проходит инициацию действительностью, само произведение Мариво проверяется на способность отделиться от предшественника за счет собственных, не только интертекстуальных средств. Подражание, хоть и не оправдывается современной действительностью персонажей, производя комический эффект, является вместе с тем неизбежной отправной точкой в столкновении героя с действительностью, а для произведения Мариво служит литературной полемике. 	Comment by dns: Современной персонажам действительностью (?)	Comment by dns: В произведении Мариво служит… (?)

Список литературы	Comment by dns: Желательно по возможности расширить, используя в статье наработки следующих авторитетных исследователей.
1.Coulet H. Marivaux romancier. Paris : Armand Colin, 1975
2. Алташина В.Д. Роман-мемуары во французской литературе XVIII века: генезис и поэтика: дис. … докт. филол. наук. Санкт-Петербург, 2007. 550 с.  EDN: QEHVWJ
3. Лукьянец И. В. Французский роман второй половины XVIII века (автор, герой, сюжет) / И.В. Лукьянец ; М-во культуры Рос. Федерации, С.-Петерб. гос. ун-т культуры. - СПб. : СПбГУК, 1999. – 229 с. 
4. Пахсарьян Н.Т. Экспериментальный роман в эпоху "рефлективного традиционализма": "Карета, увязшая в грязи" П.К. де Мариво // Вестник Московского университета. Серия 9: Филология. 2021. № 3. С. 64-75.
5. Пахсарьян Н.Т. Генезис, поэтика и жанровая система французского романа 1690-1760-х годов. Днепропетровск: Пороги, 1996. 269 с.



1.  Chérel A. Fénelon au XVIIIe siècle en France, 1715‑1820: son prestige, son influence. Paris: Hachette, 1917. 794 p.
2. Genette G. Palimpsestes. La littérature au second degré. Paris: Seuil, Points, 1982. 573 p.
3. Granderoute R. Le Roman pédagogique de Fénelon à Rousseau: en 2 vol. Vol. 1. Genève-Paris: Slatkine, 1985. 650 p. 
4. Sermain J.-P. Le singe de Don Quichotte: Marivaux, Cervantès et le roman postcritique. Oxford: Voltaire Foundation, 1999. Vol. 368. 288 p. 
5. Bahier-Porte C. Comment un lieu devient-il commun? La grotte de Calypso (Fénelon, Marivaux, Lesage) // L’image dans le récit. Printemps 2011. № 3. URL: https://www.revue-textimage.com/06_image_recit/bahier-porte1.html (дата обращения: 18.04.2025).
6. Pouyaud S. Le Télémaque travesti de Marivaux, reprise parodique, du modèle pédagogique de Fénelon // Maîtres et élèves de la Renaissance aux Lumières. Journée d’étude des jeunes chercheurs du CELLF. Centre d’Étude la Langue et de la Littérature Françaises des XVIIe et XVIIIe siècles. Université Paris IV‑Sorbonne. Juin 2012. P. 86–96. URL: https://hal.univ-reims.fr/hal-02893283/document (дата обращения: 18.04.2025).
7. Алташина В. Д. Жанровая специфика романа мемуаров во французской литературе XVIII в. // Вестник СПбГУ. Язык и литература. 2007. № 2-II. С. 3–8. 
EDN: RUBFKL 
8. Пахсарьян Н. Т. Роман Мариво «Жизнь Марианны» в контексте французской эпистолярной прозы XVIII века // Вестник Балтийского федерального университета им. И. Канта. Серия: Филология, педагогика, психология. 2022. № 3. С. 53–60. EDN: KIAALC
9. Пахсарьян Н. Т. Мариво и Вольтер // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 7. Литературоведение: Реферативный журнал. 2024. № 4. С. 94–104. EDN: RAUNDG
10. Чекалов К. А. Долгие проводы: «Романическое» в ранней прозе Мариво // Чекалов К. А. Формирование массовой литературы во Франции. XVII‑первая треть XVIII в. М.: ИМЛИ РАН, 2008. С. 219–235. EDN: QTPMIJ
11. Deloffre F. Le Télémaque travesti. Notice // Oeuvres de jeunesse. Paris: Gallimard, 1972. P. 1239–1265.
12. Тынянов Ю. Н. О пародии // Тынянов Ю. Н. Поэтика. История литературы. Кино / под ред. Б. А. Каверина, А. С. Мясникова. М.: Наука, 1977. С. 284–309.
13. Marivaux P.-C. Le Télémaque travesti // Marivaux P.-C. Oeuvres de jeunesse / éd. de F. Deloffre, C. Rigault. Paris: Gallimard, 1972. P. 717–953.
14. Duflo C. Les Aventures de Télémaque de Fénelon, ou le roman politique. Paris: Honoré Champion, 2023. 145 p.
15. Dällenbach L. Le récit spéculaire: Essai sur la mise en abyme. Paris: Seuil, 1977. 247 p.
16. L’œuvre et ses miniatures. Les objets autoréflexifs dans la littérature européenne // éd. de L. Fraisse et É. Wessler. Paris: Classiques Garnier, 2018. 905 p.
17.  Дмитриева Е. Д. Re-volutio чувства и чувственности (О некоторых особенностях французского либертинажа XVIII века) // Антропология революции / сост. И. Прохорова, А. Дмитриев, И. Кукулин, М. Майофис. М.: НЛО, 2009. URL: http://lit-prosv.niv.ru/lit-prosv/articles-fra/dmitrieva-re-volutio.htm (дата обращения: 18.04.2025). EDN: RMCJDV


